# 以弗所书释经讲道 -

# 极大奥秘的新歌

作者 张麟至牧师

以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 Copyright 2023 By Paul Ling-Ji Chang (PLJChang@gmail.com)

E-Published in 2023 by Pastor Paul L. Chang U. S. A.

# 谨将此书献给 洛丽华人基督教会 (Raleigh Chinese Christian Church) Cary, NC, USA

## 目录

## 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 目录

| 书目   |          |           | vii |
|------|----------|-----------|-----|
| 序言   |          |           | xi  |
| 第一篇  | 1.1-6a   | 父的赏赐何等丰盛! | 1   |
| 第二篇  | 1.6b-12  | 在基督里的奥秘   | 15  |
| 第三篇  | 1.13-14  | 无限量的圣灵    | 29  |
| 第四篇  | 1.15-23  | 真知道祂!     | 43  |
| 第五篇  | 2.1-10   | 我们是神的杰作   | 57  |
| 第六篇  | 2.11-23  | 神旷世伟大的工程  | 71  |
| 第七篇  | 3.1-13   | 基督测不透的丰富  | 81  |
| 第八篇  | 3.14-17  | 在爱中生根立基   | 91  |
| 第九篇  | 3.18     | 经历神爱之阔    | 107 |
| 第十篇  | 3.18     | 经历神爱之长    | 119 |
| 第十一篇 | 3.18     | 经历神爱之高    | 135 |
| 第十二篇 | 3.18     | 经历神爱之深    | 145 |
| 第十三篇 | 3.18     | 何等阔长高深的爱  | 157 |
| 第十四篇 | 3.19a    | 无以名状的云    | 175 |
| 第十五篇 | 3.19b-21 | 荣美的新耶路撒冷  | 187 |

| 第十六篇 | 4.1-6           | 持守圣灵的纯一           | 201 |
|------|-----------------|-------------------|-----|
| 第十七篇 | 4.7-10          | 展现恩赐多样            | 213 |
| 第十八篇 | 4.7-10          | 别埋没你的恩赐           | 223 |
| 第十九篇 | 4.11-13         | 建立基督身体的丰满         | 235 |
| 第二十篇 | 4.14-16         | 连结于元首的大爱          | 247 |
| 第廿一篇 | 4.17-24         | 我们是新造之子~你是穿墙人吗?   | 259 |
| 第廿二篇 | 4.25-30         | 我们是圣洁之子~不 - 成圣的秘诀 | 271 |
| 第廿三篇 | 4.26-27         | 治服己心的勇士-当你愤怒的时候   | 285 |
| 第廿四篇 | 4.31-5.2        | 我们是蒙爱之子~效法父神的完全   | 303 |
| 第廿五篇 | 5.3-14          | 我们是光明之子~表明生命之道    | 319 |
| 第廿六篇 | 5.15-20         | 我们是智慧之子~汲取光阴之福    | 331 |
| 第廿七篇 | 5.21-24         | 我们是顺服之子~女性特有的荣耀   | 347 |
| 第廿八篇 | 5.25, 28-31, 33 | 我们是顺服之子~伊甸园的呼召    | 359 |
| 第廿九篇 | 5.25-27, 32     | 我们是顺服之子~这是极大的奥秘   | 373 |
| 第三十篇 | 5.25b           | 基督爱教会             | 385 |
| 第卅一篇 | 5.26-27         | 圣洁没有瑕疵的教会         | 393 |
| 第卅二篇 | 5.32            | 极大的奥秘-撒但破坏婚姻的诡计   | 405 |
| 第卅三篇 | 6.1-3           | 我们是顺服之子~重启伊甸园的门   | 415 |
| 第卅四篇 | 6.4             | 我们是顺服之子~你是弓箭手吗?   | 429 |
| 第卅五篇 | 6.5-9           | 我们是顺服之子~突破伊甸的咒诅   | 443 |
| 第卅六篇 | 6.10-12         | 我们是刚强之子~靠主刚强壮胆    | 459 |
| 第卅七篇 | 6.13-17         | 我们是刚强之子~得胜有余      | 471 |
| 第卅八篇 | 6.18-24         | 我们是刚强之子~圣灵的水流     | 487 |

## 书目

## 以弗所书

Markus Barth, Ephesians. The Anchor Bible. Doubleday, 1974.

- F. F. Bruce, The Epistles to the Colossians, to the Philemon and to the Ephesians. NICNT. Eerdmans, 1984.
- John Calvin, Calvin's Commentaries: The Epistles of Paul the Apostle to the Galatians, Ephesians, Philippians and Colossians. Rev. ed. 1556. ET: Eerdmans, 1965. Vol. 11.
- Solomon Chiang 江昭扬,基督荣耀的新妇-以弗所书解经讲道集。加拿大恩福协会,2010。
- Charles Hodge, A Commentary on the Epistle to the Ephesians. 1856. Reprint by Baker. 1980.
- Harold W. Hoehner, Ephesians: An Exegetical Commentary. Baker Academic, 2002.
- Andrew T. Lincoln, *Ephesians*. WBC. Word, 1990.
- D. Martyn Lloyd-Jones, An Exposition of Ephesians. 8 vols. Baker, 1980.
- H. C. G. Moule, Studies in Ephesians. 1893. Reprint by Kregel, 1977.
- Peter T. O'Brien, The Letter to the Ephesians. The Pillar NTC. Eerdmans, 1999.
- J. Armitage Robinson, Commentary on Ephesians. 2<sup>nd</sup> ed. 1904. Reprint by Kregel, 1979.
- Paul Shen, 沈保罗, 天窗 以弗所人书讲解。中神, 1992。

### 新约神学

Raymond E. Brown, A Risen Christ in Eastertime: Essays on the Gospel Narratives of the Resuuection. Liturgical Press, 1991. 96 pages.

| Richard B. Gaffin Jr., <i>By Faith, Not By Sight: Paul and Order of Salvation</i> . 2nd ed. P&R, 2006, 2013.                                                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Perspective on Pentecost. P&R, 1979.                                                                                                                                                                                                         |
| Resurrection and Redemption: A Study in Paul's Soteriology. P&R, 1987.                                                                                                                                                                       |
| F. W. Krummacher, <i>The Risen Redeemer: The Gospel History From the Resurrection to the Day of Pentecost</i> . ET: 1862. Reprint by New Ipswich, New Hampshire: Pietan Publications, 1994.                                                  |
| George Eldon Ladd, A Theology of the New Testament. Eerdmans, 1974. 中译:赖氏新约神学,华神。赖德是Fuller神学院早期的新约教授,虽然他不是新约末世论的创意者,但是透过他的教学,可说是影响力最广的学者。此书以末世论的架构来看整本新约,是本好书。                                                                               |
| T. V. Moore, <i>The Last Days of Jesus: The Forty Days Between the Resurrection and Ascension</i> . 1858. Reprint by BOT, 1981. 212 pages paperback.                                                                                         |
| John Owen, Meditations and Discourses on the Glory of Christ, in Works, 1: 274-461。这是欧文晚年的作品,在他死后第二年,即1684年出版。读了这份作品,你会发现那位当年在克伦威尔身旁权倾一时的人,并未因清教徒革命的失败而抑郁。欧文在此将奥古斯丁的「信心~眼见」末世观加以发挥。这些年华人教会对灵命热衷,常乞灵于天主教的奥秘派。事实上植基于圣经的更正教的灵命学十分深厚,更值得更正教徒去发掘。 |
| Works, 2:243-46. 这是欧文最早(1657)有关圣灵作「质」的诠释。                                                                                                                                                                                                    |
| Works, 4:407-12. 这是欧文晚年(1681)有关圣灵作「质」的诠释,属他的巨作圣灵论的第八卷。                                                                                                                                                                                       |
| Herman Ridderbos, <i>The Coming of the Kingdom</i> . ET: Presbyterian & Reformed, 1962. Ridderbos也是新约神学大师级的人物,此书由新约末世观研究四福音书的国度。                                                                                                             |
| Paul: An Outline of His Theology. 1967~72. ET: Eerdmans, 1975.作者                                                                                                                                                                             |

#### 书目

用同一的观来处理保罗神学思想。

\_\_\_\_\_\_. When the Time Had Fully Come: Studies in New Testament Theology. 这本书是新约末世论的简介。

C. R. Vaughan, *The Gifts of the Holy Spirit*. 1894. Banner of Truth, 1975. Pp. 303-20.

Geerhardos Vos, The Kingdom of God. 这是一本小书,介绍圣经的末世观。

\_\_\_\_\_\_. Pauline Eschatology. 1930. Presbyterian & Reformed, 1986. 这本书可说是近代新约神学的滥殇,作者早在1912年发表"The Eschatological Aspect of the Pauline Conception of the Spirit"一文。它的解经影响了下一代的新约神学.直到今日在新约末世论方面,此书仍是经典作。霍志恒(Geerhardos Vos)可说是近代圣经神学的开山祖师。

## 序言

以弗所书是我的最爱之一。感谢神,在2004/6/25~27,好友李绍沅牧师邀请我去费城三堂联合退修会讲道。我格外觉得高兴,因为这教会(三一教会)名符其实,原来他们是由一个教会在20年间分为三个教会,而后在主的感动和带领下,又合而为一。主爱阔长高深是他们合一的动力、也是见证。我当时就用以弗所书3.14-18共讲了四篇信息,藉以勉励他们同心建造教会。

2005/7/1-4我又受邀在大华府台福教会退修会中讲道,主题是教会的合一与建造,我就用以弗所书4.1-16,共讲了五篇信息。我在美门教会长时间的牧会里,也曾用这卷书讲过四篇主题性的讲章(4.26-27,5.25b,26-27,32)。这卷书的讲道似乎就停在那里了。

2022年我没有想到我会有机会到洛丽华人基督教会(Cary, NC), 担任代理主任牧师一年。面对他们切身的需要, 我选择讲以弗所书伦理的部份(4.17-6.24), 再回头从第一章讲到第三章。这样, 整卷书都涵盖住了。38篇信息里有24篇是在洛丽华人基督教会讲的。我谨将这本书献给这个可爱的教会, 但愿神的道可以实现在他们中间。

2023/1/29. 洛丽华人基督教会 Cary, N. Carolina, U.S.A. 张麟至牧师

注:在每篇信息末尾唱诗部份,诗歌歌名后的H,代表圣徒新歌(Hymnary),方便读者寻找乐谱。

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌第一篇 父的赏赐何等丰盛(1.1-6a)

读经: 以弗所书1.1-6a

1·1奉神旨意,作基督耶稣使徒的保罗,写信给在以弗所的圣徒,就是在基督耶稣里有忠心的人。1·2愿恩惠、平安从神我们的父和主耶稣基督归与你们!

1.3 愿颂赞归与神、我们主耶稣基督的父! 祂在基督里曾赐给我们在天上各样属灵的福气: 1.4 就如神从创立世界以前,在基督里拣选了我们,使我们在祂面前成为圣洁,无有瑕疵; 1.5 又因爱我们,就按着自己意旨所喜悦的,预定我们借着耶稣基督得儿子的名分、归给祂自己,1.6 使祂恩典的荣耀得着称赞。

诗歌: 父啊久在创世之前

(Father, 'Twas Thy Love that Knew Us.)

## 神圣的三一颂

在新约使徒保罗具名的十二封书信中,启示最崇高的要算以弗所书。它不仅是保罗书信的巅峰之作,它也是新约乃是于全圣经的巅峰之作。大约是2005年我曾旅行到云南的澜沧江旁,隔着山谷对看着雄伟的梅里雪山,真美,尤其是它的主峰卡瓦格博峰(6,740公尺)。这座山是藏人八大神山之首,凡人不可攀登的,因

为它太神圣了, 迄今真的也没有人攀登成功过。

以弗所书给我的感受就如同卡瓦格博峰给我的感受:高山仰 止, 景行行止。这卷书反而引发我们的心向往它所带来属天的教 义。它是加尔文最喜爱的一卷书。1 Armitage Robinson称它为保 罗书信里的「冠冕」。<sup>2</sup> William Barclay凭估它是「人间最神圣的 作品」,堪称「书信之后」。3

这卷书的雄伟就在平它的三一颂,这在NT里并不多,另见于 哥林多后书1.3-11。彼得前书1.3-12;而且它的三一颂非常地深入 匀称(1.3-6a, 6b-12, 13-14), 将三一神救赎的奥秘和盘托出。

首先我们看见我们所要颂赞的对象:神, 祂在这里被称为主 耶稣基督的父。神成为我们的父,这是基督在救赎里完成的大事 ;因此,我们可以称神为父。神人恩约的实在就在乎神是我们的 父, 我们是祂的儿女(约20.17, 太6.9, 约壹3.1-2, 约1.12等)。

这段长达12节的三一颂,在原文是一个句子,只有一个句 点。它是三一颂,很清楚地分为三小段,在此我们清楚地看见三 一神在救赎的恩典上,彼此和谐地同工,好将救恩成功地实施到 选民的身上。三一神救赎我们的次序是井然的:

父神:拣选、预定

子神: 救赎、同归于一(ἀνακεφαλαιώσασθαι)、得基业

圣灵:呼召、相信/圣灵的印记、得凭据

<sup>1</sup> 引自John R. W. Stott, God's New Society: the Message of Ephesians. (IVP, 1979.) 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Armitage Robinson, St Paul's Epistle to the Ephesians, with Exposition and Notes. (Macmillan, 1903.) vii.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> William Barclay, The Letters to the Galatians and Ephesians. Daily Study Bible. 2<sup>nd</sup> ed. (The Saint Andrew Press, 1954, 1958.) 71, 83.

#### 第一篇 父的赏赐何等丰盛(1.1-6a)

第三节是说「各样」的福气,不过在经文中它只挑了以上的几样 关键性的恩惠。我们先看父神在基督里赐给我们丰盛的恩典:拣 选与预定。

## 末世性的天境(1.3)

这小段经文里提供我们惊人的信息。1.3里有三个介词év, 我们先注意这个片语「在天上」(év τοῖς ἐπουρανίοις), 另一个常见的片语是「在基督里」, 1.4有一个重要的片语「从创立世界以前」、给了我们时间因素。

「在天上」的涵义是什么呢?这与基督的复活升天有关,祂为教会开辟了一个崭新的境界,就是天上!<sup>4</sup> 天是一个境界,就是新世代,要存到永永远远。主祷文提到它:在地如天。天不是抽象的,它是实实在在的,耶稣已进入了天(堂),有一天祂要回来,把天带到地上来。到了那一天,「在地如天」的理想就实现了。然而在今天,「天~新境界」已经破晓了。什么是教会?教会就是天的境界今日片面地入侵到地上来,这是福音,因为属地的一切有一天都要过去,惟有属天的要永远长存。三一神所要赐下的救赎性的恩典,都是「在天上」的、属天的,你也可以说神是从天上施恩给我们。

教会是蒙赎的,教会的一切都是属天的,其根源都是来自天上的。这片天是耶稣复活后开启的,它也是末世性的。神将末世性的恩惠今日施行到教会中间。

## 在基督里奥秘

「在基督/祂/爱子里」(1.3, 4, 4, 6, 10, 11, 12)在这三一颂里频频出现,它为什么这么重要呢?因为基督是末后的亚当、第二个人,祂将神的救赎计划付诸实现。而且更奇妙的是,蒙赎者在祂

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians. WBC*. (Word, 1990.) 21.

里面成为教会~新人,我们又称之为基督的身体。

主复活后升天了, 祂其为人确实是在天上。但那位复活的主借着浇灌的圣灵, 祂在灵里回来了!约翰福音14.19 (还有不多时...你们却看见我), 21 (爱我的...我要向他显现), 23 (人若爱我...我父必爱他, 并且我们要到他那里, 去与他同住), 28 (我去还要到你们这里来), 16.16 (再等不多时, 你们还要见我)。这一个「回来」不是四十日主的显现, 而是五旬节当天, 基督借着圣灵的浇灌, 在灵里回来了。圣灵怎样被差遣往普天下去, 基督也一样地在灵里往普天下去。主应许我们, 「我就常与你们同在, 直到世界的末了。」(太28.20)

这一个在基督里的教会正是三一神今日在宇宙中最伟大的计划与工程, 祂一直在经营, 直到这身体「长大成人, 满有基督长成的身量。」(弗4.13)

## 成圣显明拣选(1.4)

神的儿女一碰上拣选和预定的教义,就走上理性的死胡同, 怎么绕都绕不出来。广义来说,拣选是在预定论之内。

#### 创立世界以前

神什么「时候」拣选我们?连这个问题我们都问错了,因为世界被造前,时空尚未受造,那来的「时间」。然而神拣选了,是在祂的儿子里拣选的。提摩太后书1.9-10a也说,「1.9神救了我们,以圣召召我们,不是按我们的行为,乃是按祂的旨意(目的πρόθεσιν)和恩典;这恩典是万古之先,在基督耶稣里赐给我们的,1.10a但如今借着我们救主基督耶稣的显现才表明出来了。」

拣选或预定都是神在永远之前,在基督里的谕令,明显是在 人类的理性所能掌握的范畴以内的事。我们若先明白这一点,可 以免去许多纷扰或试探。

#### 第一篇 父的赏赐何等丰盛(1.1-6a)

## 隐密之事归神

神的拣选或预定,乃是「按着自己意旨所喜悦的」(弗1.5a κατὰ τὴν εὐδοκίαν τοῦ θελήματος αὐτου)。讲得更清楚的是记载在罗马书第九章的铺陈。保罗以雅各与以扫双胞胎为例,双子尚未生出,善恶也未显明,神的拣选就显明了,「雅各是我所爱的,以扫是我所恶的」(罗9.13,参玛1.2),因为「要显明神拣选人的旨意,不在乎人的行为,乃在乎召人的主。」(罗9.11b)

这样公平吗?使徒引用出埃及记33.19的话,「我要怜悯谁就怜悯谁,要恩待谁就恩待谁」(罗9.15,参9.18),来回答人对神不公平的指控。神有什么不公平么?神的原则是:「这不在乎那定意的,也不在乎那奔跑的,只在乎发怜悯的神。」(罗9.16)

在神施怜悯之后,更重要的、终极的依据呈现出来,神乃是诉求祂的旨意(βούλημα)、祂的权柄(ἐξουσία)、祂的权能(δυνατός 罗 9.19, 21, 22):

9.21 窑匠难道没有权柄从一团泥里拿一块作成贵重的器皿,又拿一块作成卑贱的器皿吗?9.22 倘若神要显明祂的忿怒,彰显祂的权能,就多多忍耐宽容那可怒预备遭毁灭的器皿,9.23 又要将祂丰盛的荣耀彰显在那蒙怜悯早预备得荣耀的器皿上。

## 预定根据预知?

然而自古以来,半伯拉纠派的人喜欢紧紧地抓住罗马书8.29 ,但请将上下文放入一齐读,就清楚了:

8.28 我们晓得神使万事互相效力,叫爱神的人得益处,就是按 祂旨意被召的人。8.29 因为祂所选择(προέγνω)的人,就预定 (προώρισεν)他们被模成祂儿子的模样,使祂儿子在许多弟兄 中作长子。8.30 预定的人又呼召他们;所呼召的人又称义他们 ;所称义的人又叫他们得荣。

和合本译为「预知」(προγινώσκω)的希腊文, BDAG认为有两意: (1)预先知道, 如彼得后书3.17。(2)预先拣选, 如使徒行传26.5 (=知道), 罗马书8.29, 11.2 (=先前所认识的百姓, 如那七千人), 彼得前书1.20。罗马书8.29的案例, προγινώσκω的意思是「预先被神拣选的」, 即「选择」之意。

神的预定乃根据祂的预知, (1)在解经上站不住脚; (2)没有任何旁的经文可以佐证; (3)退一步说, 容让这样的说法成立, 我们要追问:神还有主权吗?神不是宇宙的决定者, 只是一个预知者而已。神还是神吗?在这样人的意志的绝对自由之思维下, 宇宙的主宰是具有意志力的人类和天使, 圣经什么地方如此说呢?因此, 我们可以作一结论, 圣经上多处经文所归纳出来的预定论是对的。

## 谁负道德责任?

许多人按照天然的思想就认为:既然出于神的预定,那么人就没有责任了,责任通通在预定一切事的神身上。「祂[=神]为甚么还指责人呢?有谁抗拒祂的旨意呢?」(罗9.19)在保罗的时代就有人这样地挑战圣经上的双重预定论了。

这些天然人的想法是:「一切都是神所安排的,我没信主,是因为神你这样预定的,我岂能抗拒你的旨意呢?」那么,神绝对不可以责备我的没有信主。责任不在我,在预定一切事务的神。

但是真理乃是:(1)救恩的主权在乎耶和华神(拿2.9c,约 15.16)。(2)道德责任在乎拥有神的形像的人(腓2.12-13),或行使意志自由的天使(赛14.12-15,结28.12-19)。

## 有烟必然有火

我们必须回到经文。以弗所书1.4说到拣选, 意义是什么? 一点不是给我们辩论用的, 其目的是为了神的百姓的成圣。三一神

#### 第一篇 父的赏赐何等丰盛(1.1-6a)

是同工的:在万古之先父神拣选了我们;子神就在十架上记念我们,「惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死,神的爱就在此向我们显明了」(罗5.8);接着圣灵就在选民心中工作,使我们悔改信主,并吸引我们追求圣洁。

我们怎么知道一个人是蒙神拣选的呢?耶稣也说过,不要薅,因为那是末日审判时神的工作,祂要将麦子和稗子分开来(太13.29-30)。可是一另一面来说,「在万灵的父…的圣洁上有分」(来12.10),是成为祂的儿女的记号。如此说来,成圣是救恩的确据之一了。一人生命中有烟,就代表在他心中必有火,虽然我们看不见那内在的火焰。虽然说我们不要薅,因为是麦子是稗子,这是内在的讲究,然而耶稣在登山宝训里又说了,

7·17这样,凡好树都结好果子,惟独坏树结坏果子。7·18好树不能结坏果子;坏树不能结好果子。…7·20所以,凭着他们的果子就可以认出他们来。

神的拣选必然在选民的生命中,产生出圣洁的果子来。成圣不仅是生命的更新,同时也是行为的见证(太5.13-16, 20, 48, 约15.1-2, 8, 罗8.4, 13, 16, 林后13.5, 约壹3.18-19)。

## 预定为了名份(1.5)

## 预定出于神旨

我们在前面说过了,拣选是包括在预定里面。在第五节里,预定讲得更清楚。预定是出于神「自己意旨所喜悦的」。在神所创造的宇宙里,唯有祂拥有绝对的意志的自由,其他拥有意志的自由之受造物 - 如人或天使 - 其自由度都是相对的。许多人对圣经上的预定论有极大的误会,以为你若要享受意志的自由,你就必须弃绝预定论,而去拥抱自由意志论。最佳的经文在腓立比书2.12-13:

2.12 这样看来,我亲爱的弟兄...就当恐惧战兢做成你们得救的

工夫。<sup>2.13</sup>因为你们立志、行事,都是神在你们心里运行,为要成就祂的美意。

「做成」是主动的,是我们人在做的,当我们做时,我们有百分之百的自由度在做,丝毫没有任何的勉强拘束,这一点,预定论与自由意志论都同意。但是圣经没完,它继续告诉你一个奥秘,就是第13节。这节说,立志与行事都是我们凭着百分之百、如假包换的自由意志去做的,一点没有外力的拦阻或催促,只是在我们不知不觉中,「都是神在你们心里运行,为要成就祂的美意。」

我们没有那么顺服,不是那么清楚神的旨意,但是神的运行总是100%。当我们在恩典上进步时,我们的立志行事就越来越趋近属神的100%。

我听过一个有趣的见证。有一位弟兄在台北基督之家聚会一阵子了。洗礼靠近了,寇世远监督就问他,「你信主了没有?」「信了。」「怎么还不受洗啊?」「我还有点困难。」「什么困难?」「基督徒可以不可以打牌?」寇监督想了一下就说,「对啊,圣经上没提及打牌啊。但我建议你,你别因此不受洗。你受洗后再去打牌时,先做一件事,祷告。」

这位弟兄受洗了。隔了一阵子,寇监督看见他,就问他近况如何,他就说了,「我现在不打牌了。」「为什么?」「我从前打牌时,在牌桌上洗牌时的感觉真舒服。现在洗牌时,我感受到有另一个手在我心中运行。我有了新的感受,决定我不打牌了。」他从前打牌时是自由的,他现在不打牌时也是自由的,他的意志的自由没有因为神主权的介入,而失去了、打折扣了、受拘束了。他现在是出于意志的自由而不打牌。

## 为得儿子名分

神的预定我们有祂神圣的目的,「借着耶稣基督得儿子的名

#### 第一篇 父的赏赐何等丰盛(1.1-6a)

分、归给祂自己。」(1.5) 救恩有如光谱,神没有办法叫我们一归主都享尽所有的救恩,所以圣灵在我们身上实施救恩,有「救恩的次序」。在这光谱中最大的祝福就是「儿子的名分」(υίοθεσία),在NT里出现罗马书8.15,23,9.4,加拉太书4.5,以弗所书1.5。

在希罗的世界里,「领养成为儿子」者当然不是领养者亲生的。在一、二世纪留下来的文献或碑刻里,我们得知:富有无子的人家,希望得着一个男子成为他的后嗣,甚至会从奴仆中选取。<sup>5</sup> 巴刻博士特别指出,在保罗的世界里,儿子的名份通常是指有好品格的年轻成年男子,变成了富有却无子嗣者的后嗣,好持续他的家族姓氏。可是保罗却宣告:神恩惠的儿子的名份乃是领养坏品格的人,成为「神的后嗣,和基督同作后嗣。」(罗8.17,参9.26的引用何1.10,林后6.18引用撒下7.14)<sup>6</sup>

「儿子的名分」之特权与殊荣,原是属于以色列人的(罗9.4)。它在NT时代的出现,是因为耶稣用祂的十架恩典将我们都赎出来了,使我们得以承受神的丰富(加4.5,西2.9-10,约10.10b)。我们做神的儿女的都有呼叫神为父的经验(罗8.15),但是这恩典的完全兑现,还要等候我们的身体得赎的时刻(罗8.23)。以弗所书1.5这里讲的预定,应当是指这恩典完全开花时的荣耀之一刻:

诗篇<sup>17.15</sup> 至于我,我必在义中见你的面; 我醒了的时候,得见你的形像就心满意足了。

约翰壹书 $^{3.2}$  亲爱的弟兄啊,我们现在是神的儿女,将来如何,还未显明;但我们知道,当<u>将来如何</u>显明时,我们必要像 祂,因为必得见祂的真体(ὀψόμεθα αὐτὸν καθώς ἐστιν)。 $^{3.3}$ 凡

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lincoln, *Ephesians*. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> J. I. Packer, Concise Theology. 简明神学第62章。

向祂有这指望的,就洁净自己,像祂洁净一样。

## 末日救恩引擎

儿子的名分不仅在末世是冠顶的祝福,而且在今生是救恩的引擎,正如上面约翰壹书3.3所显示的,它推动我们去追求圣洁,只因为我们渴慕当永世降临时,我们能够更多地像父,这样,我们可以更多地见到那位自有永有的神!这是摩西在西乃山上的经历,这也是近乎登山变形的体验。

儿子的名分带动成圣。还不只是如此:

罗马书<sup>8.15</sup> 你们所受的…乃是<u>使人得着</u>儿子的名份之圣灵, 因此我们呼叫:「阿爸!父!」<sup>8.16</sup>圣灵与我们的心同证我们 是神的儿女;<sup>8.17</sup>既是儿女,便是后嗣,就是神的后嗣,和基 督同作后嗣。如果我们和祂一同受苦,也必和祂一同得荣 耀。

彼得前书<sup>1.8</sup> 你们虽然没有见过祂,却是爱祂;如今虽不得看见,却因信祂就有说不出来、满有荣光的大喜乐;<sup>1.9</sup>并且得着你们信心的果效,就是灵魂的救恩。

儿子的名分还带动了救恩的确据。我们蒙恩后,就会呼叫神为「阿爸、父」。这是一种末世性的呼叫,即当我们终末与父神面对面相见时、发出来的呼叫。然而我们今日在灵里这样地呼叫祂,是「儿子的名分」在吸引我们。注意,当我们如许呼叫时,有时会有另一个相同的声音也在呼叫,不是我们的声音,是什么声音呢?乃是圣灵同证的呼声(加4.6)!这个神圣的声音叫做圣灵的见证。见证什么?见证我们是神的儿女、与主同做神的后嗣。

彼得的话也是类似。现在我们应该明白为什么以弗所书1.6a 会说,「使祂恩典的荣耀得着称赞。」圣灵要将教会大得救恩恩 典的引擎点燃,就是光照我们明白什么是「儿子的名分」,这样 ,今生的两大恩典 - 成圣、救恩的确据 - 也带动了,神的儿女在

#### 第一篇 父的赏赐何等丰盛(1.1-6a)

恩典中大大地成长,于是救恩的荣耀就得以丰丰富富地照射出来 , 神大得颂赞!

## 叫父恩典得荣(1.6a)

这首三一颂的三次结尾,都十分类似:叫神的荣耀得到称赞 (1.6a, 12, 14b)。在1.6a, 它特别说到这荣耀是「恩典的荣耀| (δόξης τῆς χάριτος αὐτοῦ), 和合本译作「荣耀的恩典丨, 应作「恩 典的荣耀|更好。7而且这些恩典是救赎的恩典,现在神的荣耀 乃是借着救赎的大工彰显出来,救赎是神一系列的工程,就像彩 虹一样,三一神各有祂不同的色彩,但都绽放神性的荣美。

所以1.6a的所有格词串「恩典的荣耀|可以领会为, 「从祂 的恩典中所释放出来的荣耀 | 。1.5有一个片语许多译本都漏译了 「预定我们借着耶稣基督得儿子的名分、归给祂自己」。这一 句话很有趣:儿子的名分是救恩中的极品,是恩典中的恩典,这 恩典归于我们,但这恩典产生的荣耀则归给父神自己。大家极熟 悉的圣诞夜天使的歌声:

在至高之处荣耀归与神! 在地上平安归与祂所喜悦的人!(路2.14)

「平安」是恩典,你尽管享受,但是荣耀唯独属乎神的,永远不 要忘记要快快地归给神。同样的,当选民分享了神的圣洁和儿子 的名分所带来的大恩惠时,总是将恩惠所带来的荣耀归给神。

有多少神的荣耀呢?有三一神之间本体的荣耀(约17.5,来1.3) 有神的儿子道成肉身的荣耀(路2.14)。有耶稣在世上所彰显出 来的神的荣耀(约2.11,太17.2),十字架的荣耀(约12.28,32)...以 及这里提及的恩典(救恩)的荣耀。当我们在神的恩典中长进时, 神就得着荣耀:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lincoln, *Ephesians*. 26.

1-4 他已将又宝贵又极大的应许赐给我们,叫我们既脱离世上从情欲来的败坏,就得与神的性情有分。1-5-7 正因这缘故,你们要分外的殷勤;有了信心,又要加上德行…知识…节制…忍耐…虔敬…爱弟兄的心…爱<u>众人的心;1-8</u> 你们若充充足足地有这几样,就必使你们在认识我们的主耶稣基督上不至于闲懒不结果子了。…1-10 所以弟兄们,应当更加殷勤,使你们所蒙的恩召和拣选坚定不移。…1-11 这样,必叫你们丰丰富富的得以进入我们主救主耶稣基督永远的国。(彼后1.4-11)

愿我们都好好追求主,在救恩中长进,享受神国的丰富,这样,神也因此大得恩典的荣耀。

2022/9/4. RaleighCCC

## 祷告

父啊久在创世之前(Father, 'Twas Thy Love that Knew Us. H21)

1 父啊久在创世之前 你选我们爱无限 这爱甘美激励深厚 吸引我们亲耶稣 还要保守 还要保守

我们今后永稳固 我们今后永稳固

<sup>2</sup>虽然宇宙逐渐改迁 但是我神总不变 祂的爱心同祂话语 向着我们永坚定 神的儿女 神的儿女

我们应当赞祂名 我们应当赞祂名 3 神的怜悯是我诗歌 我口所夸心所乐

从始至终惟有白恩 能得我命感我心神爱我们 神爱我们

一种发现[[] 种发现[[] 连礼爱子都不吝 连礼爱子都不吝

4 爱的神啊我们现在 同心歌颂你奇爱 直到天上远离尘器 我们仍是要称扬

#### 第一篇 父的赏赐何等丰盛(1.1-6a)

## 但愿荣耀 但愿荣耀 永远归神和羔羊 永远归神和羔羊

Father, 'Twas Thy Love that Knew Us.

James G. Deck (1807~84)
ELECTION 8.7.8.7.8.7. Philip P. Bliss (1838~76)

## 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第二篇 在基督里的奥秘(1.6b-12)

读经:以弗所书1.6b-12

1.6b 这<u>恩典</u>是祂在爱子里所赐给我们的;1.7我们藉这爱子的血得蒙救赎,过犯得以赦免,乃是照祂丰富的恩典。1.8 这<u>恩</u>典是神用诸般智慧聪明,充充足足赏给我们的;<sup>1.9</sup>都是照祂自己所预定的美意,叫我们知道祂旨意的奥秘,<sup>1.10</sup>要照所安排的,在日期满足的时候,使天上、地上、一切所有的都在基督里面同归于一。<sup>1.11</sup>我们也在祂里面得了/作成基业;这原是那位随己意行、做万事的,照着祂旨意所预定的,<sup>1.12</sup>叫祂的荣耀从我们这首先在基督里有盼望的人可以得着称赞。

诗歌:无终之歌(Hark! Ten Thousand Voices Crying.)

## 奥秘次第揭露

我们真没法想象,这卷书信是人世间最崇高的作品,向我们 诉说神救赎人类、甚至整个宇宙的奥秘。<sup>1</sup> 这奥秘是什么,保罗

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> μυστήριον x27 BDAG: 'secret, secret rite, secret teaching, mystery' a relig. t.t. (predom. pl.) applied in the Gr-Rom. world mostly to the mysteries w. their secret teachings, relig. and political in nature, concealed within many strange customs and ceremonies. ... 1. the unmanifested or private counsel of God, (God's) secret, the secret thoughts, plans, and dispensations of God...在这层意义下,福音书用了三

在以弗所书和歌罗西书 - 这两卷姊妹篇 - 里, 说得很清楚了。「奥秘」这个重要的字眼在保罗书信里共出现20次,除了一次以外(帖后2.7,不法的「隐意」),其余的十九次都论及福音的奥秘(林前2.7,4.1,13.2,14.2,15.51,罗11.25,16.25,弗1.9,3.3,4,9,6.19,5.32,西1.26,27,2.2,4.3,提前3.9,16)!讲得最清楚的是以弗所书3.6,「这奥秘就是外邦人在基督耶稣里,借着福音,得以同为后嗣,同为一体,同蒙应许。」保罗又称之为「敬虔的奥秘」(提前3.16,若将这首灵歌用在教会身上)。

如今这位带着锁炼的使者,在这卷书信里热情洋溢地将这奥 秘迫切地要告诉教会。

## 宝血带来救赎(1.7)

三一颂关乎子神的颂赞,是从1.6b的关系代名词旅开始的。它代名什么呢?上文的「恩典」。神怎样将祂浩大的救赎恩典传递给教会呢?关键人物是基督。不过经文用的词是「爱子」。恩典在爱子里(1.6b)

「爱子」 $(\tau \tilde{\omega} \ \dot{\eta} \gamma \alpha \pi \eta \mu \acute{\epsilon} \nu \omega)$ 的名称是天父对祂的儿子的称呼,当耶稣在受洗,从水里上来时,天上有声音说,「这是我的爱子  $(\dot{\delta} \ \upsilon i \acute{\delta} \varsigma \ \mu \upsilon \upsilon \dot{\delta} \ \dot{\alpha} \gamma \alpha \pi \eta \tau \acute{\delta} \varsigma)$ ,我所喜悦的。」(太3.17,参诗2.7,赛42.1)就祂的职事来说,祂是那位弥赛亚,但就祂的身位来说,祂是父神的爱子。 $^2$ 

次(太13.11, 可4.11, 路8.10), 启示录用了四次(启1.20, 10.7, 17.5, 7), 保罗书信用了16次。

2. that which transcends normal understanding, transcendent/ultimate reality, secret, with focus on Israelite/Christian experience. 在这层意义下,见提前3.9, 16, 帖后2.7,弗5.32等四次。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 26-27.

#### 第二篇 在基督里的奥秘(1.6b-12)

父神在祂的爱子里,将救赎的恩典赐给我们。保罗在本卷书的姊妹书信里索性就说,「神的奥秘就是基督」(西2.2)。神要将祂的丰盛的恩典赐给我们,祂就先将一切的智慧、知识,都藏在基督里(西2.3)。「<sup>2.9</sup>神本性一切的丰盛都有形有体地居住在基督里面,<sup>2.10</sup>你们在祂里面也得了丰盛。」(西2.9-10) 神的恩典要怎样从基督里流露出去呢?这秘诀是在麦子的比喻里:「一粒麦子不落在地里死了,仍旧是一粒,若是死了,就结出许多子粒来。」(约12.24)

在基督里、在爱子里等片语一再强调蒙恩者惟有在主里,才可得着神的救赎恩典。

## 十架赦免大爱(1.7bc)

以弗所书1.7b紧接着用同位语 - 「过犯得以赦免」 - 来说明 救赎的恩惠是什么。当然,救赎恩典大于赦免,然而罪得赦免确 实是起点重点。它的姊妹篇歌罗西书用比较多的篇幅,来阐述赦 罪之恩:

<sup>2-13</sup>你们从前在过犯和未受割礼的肉体中死了,神赦免了我们一切过犯,便叫你们与基督一同活过来;<sup>2-14</sup>又涂抹了在律例上所写攻击我们,有碍于我们的字据,把它撤去,钉在十字架上。<sup>2-15</sup>祂既然将一切执政的和掌权的废功了,并靠着十字架夸胜了,就在凯旋的行列中将他们公开地示众。

这段经文在所有论及罪得赦免的经文中,除了申诉赦罪之外,更强调「源头打击」,即解除了那些诱惑我们犯罪之黑暗势力的权能,公开羞辱他们。十架有多羞辱,那些堕落的灵界就有多羞辱。「1.13 祂救了我们脱离黑暗的权势,把我们迁到他爱子的国里;1.14我们在爱子里得蒙救赎,罪过得以赦免。」(西1.13-14) 使徒用第13节的圣战胜利,来诠释第14节的赦罪之实质。

## 恩典预定奥秘(1.8-9)

不过,很快的使徒又把启示镜头转向两个永远:神在永世前预定一切恩典的永远,和日期满足时万有在基督里同归于一的永远。第八节说,神将救赎恩典丰丰富富地赏赐给我们。主要关联的字眼是此句一开头时的关系代名词 $_{1.6}$ 60 与1.8两处的枢纽都是关系代名词,阴性的,指着恩典( $\chi$  $_{1.6}$ 60 的。

我们听过太多的归主见证,也唱过太多的赞美诗歌,这些都是神的儿女蒙恩后经验性的反思。然而,救赎恩典之浩大远超我们所经历到的。紧接着第九节告诉我们,这恩典是神所预定的,可是我们怎么会知道呢? 所以经文说,神就「叫我们知道祂旨意的奥秘」(1.9b);这就是用圣经启示我们。神不但要我们知道救恩是万古之先所预定的,同时它更会在末日扩及整个万有,使他们/它们在基督里同归于一!

第八节的「充充足足赏」(ἐπερίσσευσεν aorist)乃主动词,第九节的「叫…知道」(γνωρίσας ptc aorist)乃配搭用的动词分词,后者与前者是同时间的(contemporaneous)。 $^3$ 第八节是属灵的经历,而第九节是属灵的启示,两者一样重要。

## 在主里的基业(1.11)

在关乎基督的恩典,有三个关键词:救赎、地业、归一。救赎的完成是基督在十字架上一次永远做成的;归一还要等到将来,当「日期满足」时,就是当主再来、永世起首时;在时间里,神还要做一样工作,就是叫众教会在主里得着基业。

这是什么概念呢?整卷约书亚记就是为叫以色列众支派,得

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Harold W. Hoehner, *Ephesians: An Exegetical Commentary*. (Baker Academic, 2002.) 214.

#### 第二篇 在基督里的奥秘(1.6b-12)

着所分配给他们支派的地业。尚未过约但河之前,两个半支派就已经获取地业了,等到全以色列人随约书亚进迦南地、南征北讨后,神吩咐为那九个半支派分地。可是直到士师记起,众支派才开始脚踏实地去承受地业。然而在承受地业时,几乎没有一支派是完全成功。我们可以说,整个以色列人的旧约史都在诉说同一件事,承受地业,然而只有极少数的时段里,他们算是在应许之地上安居乐业。这些事的神学意义,希伯来书4.8-11归纳如下:

4.8若是约书亚已叫他们享了安息,后来神就不再提别的日子了。4.9这样看来,必另有一安息日的安息为神的子民存留。...4.11所以,我们务必竭力进入那安息,免得有人学那不信从的样子跌倒了。

更全备的诠释乃是以弗所书,因为这卷书教导教会如何在基督里「同为后嗣、同为一体、同蒙应许」(3.6),最实行的道路是「<sup>3.18</sup>和众圣徒一同明白基督的爱是何等阔长高深,<sup>3.19</sup>并知道基督的爱是过于人所能测度的,便叫神一切所充满的,充满了你[我]们。」教会被主的爱充满,就等于是承受基督做我们的产业,同时我们才成了祂的产业。

承受产业不是个人层面,而是教会团体层面。我在读博士时,妻眷回台,我就借住一位二房东的家。他有两个小儿子,大概是五岁、两岁半。那个哥哥很霸道,玩具都是他的、好吃东西他要抢、争宠等等,小弟弟经常受委屈哭妈妈。有一天我就把弟弟抱起来,装着要出走,对哥哥说,「你这么不爱弟弟、不要弟弟,还常常欺负弟弟,干脆弟弟给我算了,我就带走了。」哥哥一看急了,「不行,你不可以把弟弟抱走,他是我的弟弟。」我就说了,「那里是你的弟弟?你常打他,玩具不给他玩,好东西要抢不给他吃,他才不是你的弟弟。」我装着往大门走。他急了就跟妈妈说,「妈妈,牧师要把弟弟抱走!」这个妈妈也演戏,「弟弟在家里天天被你打、被你骂,送给牧师算了,让他抱走好

了。|「不可以!不可以!|妈妈这时就跟哥哥讨价还价,「那 我们问你弟弟可不可以玩玩具? 」「可以! | 「好东西要不要让 弟弟吃? | 「要! | 「可不可以打弟弟? | 「我再也不打了。| 「可不可以骂他?」「不,再也不骂他了。」「这都是你说 的? 」哥哥猛点头。「好,你要不要爱弟弟? 」「要!」「好, 我就跟牧师讨回弟弟。|

这个小哥哥天性未泯, 还知道他跟弟弟终究要「同为后嗣、 同为一体、同蒙应许1。我们在基督里有时跟弟兄姊妹闹意见, 但我们要明白一事,那丰盛的产业是「众支派」一同承受的,必 须兄弟们一同承受的, 缺一不可!

## 主里同归于—(1.10)

在基督所成就的恩典中, 「同归于一 | (10)是最叫我们惊讶 的了,因为这个话题新约少提,更正教也很少探讨。然而,它确 实是基督将来要成全的工作。

## 宇宙性的救赎

第十节是由介词引导的片语开始的, 「要照所安排的」(εἰς οἰχονομίαν), 它是呼应第九节的「预定 ο 4 其动词是不定式「同 归干一1, 表达目的。

它的范畴是「天上、地上一切所有的」, 难道基督的救赎的 功效也上及诸天? 歌罗西书更清楚地说到了类似的教训,

1.18 池也是教会全体之首。池是元始,是从死里首先复生的, 使祂可以在凡事(πᾶσιν)上居首位。1.19因为父喜欢叫一切的  $(\pi \tilde{\alpha} \nu)$ 丰盛在祂里面居住。1.20既然借着祂在十字架上所流的血 成就了和平,便借着祂叫万有(τὰ πάντα),无论是地上的、天

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hoehner, Ephesians. 216.

#### 第二篇 在基督里的奥秘(1.6b-12)

上的,都与自己和好了。

这段经文也十分困扰解经者,在连续三节里,经文都使用πᾶς,强调基督的救赎是宇宙性的,不只地上的「人」,还有天上的一切,比我们经常强调的「人」,其范围是大多了!在以弗所书1.10,经文也说到「天上、地上一切所有的都在基督里面同归于一。|难道万有都需要主的救赎吗?

我们应该这样问:「万有需要主的救赎」的意义是什么?在怎样的涵意上,我们才说万有需要救赎。希伯来书9.23说,「照着天上样式作的物件,必须用这些祭物去洁净,但那天上的本物,自然当用更美的祭物去洁净。」连天堂、就是神所在的天庭,都需要主用祂的血去洁净。

希伯来书1.10-12引用诗篇102.25-27,也讲到天地的更新:「你要将天地卷起来,像一件外衣,/天地就都改变了。」(来1.12)彼得后书3.10-13讲得更详细:

3.10但主的日子要像贼来到一样。那日,天必大有响声废去,有形质的都要被烈火销化,地和其上的物都要烧尽了。3.11这一切既然都要如此销化,你们为人该当怎样圣洁,怎样敬虔,3.12切切仰望神的日子来到。在那日,天被火烧就销化了,有形质的都要被烈火镕化。3.13但我们照祂的应许,盼望新天新地,有义居在其中。

末后的大审判也是主的救赎工作的一部份。整个万有也要经过火 的洗礼与更新,将罪的因素炼净,天地就更新了。

保罗在罗马书8.19-21说,

8.19 受造之物切望等候神的众子显出来; 8.20 因为受造之物服在虚空之下,不是自己愿意,乃是因那叫它如此的。8.21 但受造之物仍然指望脱离败坏的辖制,得享神儿女自由的荣耀。

因为人的犯罪, 受造之物就落在虚空和败坏的辖制之下, 它们不自由。但是当基督带来救赎时, 它们也要分享神的儿女自由的荣耀! 先知以赛亚描述救恩给万有带来的冲击与改变:

65.17看哪!我造新天新地;从前的事不再被记念,也不再追想。65.18你们当因我所造的永远欢喜快乐;因我造耶路撒冷为人所喜...65.19b其中必不再听见哭泣的声音和哀号的声音;65.20其中必没有数日<u>夭亡</u>的婴孩,也没有寿数不满的老者;因为百岁死的仍算孩童,有百岁死的罪人算被咒诅。...65.25豺狼必与羊羔同食;狮子必吃草与牛一样;尘土必作蛇的食物。在我圣山的遍处,这一切都不伤人,不害物。这是耶和华说的。

或许这是在描述千年国的有福光景, 死亡仍旧在人间的。但普世人类发生了很大的变化, 同时, 动物的习性也都改变了。

人类需要救赎,万有需要更新,都是出于基督的死而复活所带来的能力。神的儿女若明白了这个道理,当如何应用基督的救赎在整个社会和文化。将圣经的权威只局限在教会的信仰与伦理,是小看基督了。祂的权能及于全宇宙,祂的话语的权威当然也及于全宇宙了!

## 日期满足安排

「日期满足」(参可1.15, 约7.8, 12.23, 13.1, 徒1.7, 加4.4, 帖前5.1, 提前6.15, 启10.6-7)的意思是,

「时间的序列会走到它的高潮,走到它完满的度量。…神会这样地安排历史,使它至终成就祂的目的;而在历史不同的时代里,会有高潮点作为它的冠冕,在其中祂的旨意的奥秘也会揭露出来。|5

\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lincoln, *Ephesians*. 32.

#### 第二篇 在基督里的奥秘(1.6b-12)

我们也不要以为末期会自动来临,神的儿女在旁等着就好了。如果这样的话,我们与不信者有什么不同呢?当然不同,我们是经常用「主祷文」祷告的人,换句话说,我们是奉主名祷告的人,「众圣徒的祈祷」像香一样(启5.8),圣灵将这香带到天上去了。在圣灵里的祷告大有功效,带下了神在地上的工作:雷轰、大声、闪电、地震(启8.3-6)。

在神面前长远代求,是大祭司基督今日在荣耀里的工作(来 7.25,提前2.5,罗8.34)。神也呼召我们在圣灵里祷告,催促主的再来(启22.20,7,12,2.16,3.11,林前16.22b)。

## 同归于一涵意

第十节「同归于一」(ἀναχεφαλαιώσασθαι infi. aor. middle. x2) 一字究竟何意呢? 其意是「总结, 归结, 概括, 摘要, 重述要点」等意思。它也出现在罗马书13.9。然而此字用在以弗所书1.10时, 它的意思乃是「将宇宙不同的元素总结在基督里, 以祂为焦点。」

这个字眼用在这里,其威力展现在它的字首(ἀνα-)意味着「以基督为重组的焦点、与基督和谐之恢复。」那么,这样的在基督里万有的总结的意思,乃是「宇宙的归一,或说它的方向朝向一个共同的目标。」歌罗西书1.20也强调基督十架的功效,带来万有与基督的和好。在罪入侵世界以后,万有也受到了破坏,失去了与基督的和谐,如今因着基督的救赎,罪恶炼净了,与基督和好了。6

## 教会神学滥殇

大家大概不会想到, 「同归于一」神学是我们基督教神学的 滥殇!爱任纽(Irenaeus. 125~200)是小亚细亚士每拿人, 曾在坡旅

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lincoln, *Ephesians*. 33.

甲手下受教。里昂教会长老和主教,当地凶猛的诺斯底主义反而造就他成为杰出的神学家。驳异端(*Adversus Haereses*, 180s)五卷的拉丁文本幸存,使我们得以认识其神学。他堪称基督教第一位神学家,其思想有四重点:神性的理智、经营、重新起头、圣化(divine intellect, economy, recapitulation, participation)。<sup>7</sup>

爱任纽认为基督的救恩是「重新起头」(anakephalaiosis = recapitulation)。<sup>8</sup> 他从「重新起头」(同归于一, 弗1.10, 罗13.9) 发挥出四点:人性的斧正、成全,与新人性的开创与完满。我们赫然发现早在180年代,爱氏就用两位亚当(基督是新亚当)夹叙夹议救恩论与教会论。基督的救赎具有宇宙性的威力,古教会自始就有认知,而且认定救恩的完满有待基督的再来。爱氏也发展出前千禧年观的神学。

奥尔森(Roger Olson)评论爱氏很中肯:「爱任纽重归[基督]的 救恩论,代表心智思考的一个大突破,超过了后使徒教父的道德主义。」<sup>9</sup> 圣化思想是爱氏为教会埋下的一颗内化的种子,在往后千年的灵命史上,长成一株生命树!

「同归于一」(ἀνακεφαλαιώσασθαι)这个字太丰富了,我们来

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Eric Francis Osborn (1922~2007), *Irenaeus of Lyons*. (Cambridge Univ. Press, 2001.) xi.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. T. Lincoln提醒ἀνακεφαλαιώσασθαι—字衍生自κεφάλαιον (要紧的事),而非κεφαλή (头)。爱氏显然以为是后者,所以他才会将该字领会为「重新起头」。不过这样的差距并没有影响太大,因为爱氏始终强调基督是第二亚当,而所有救赎的工作都在祂里面进行,因此就涵盖了「同归于一」的意思。见Lincoln, Ephesians. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Roger E. Olson, *The Story of Christian Theology: Twenty Centuries of Traditions & Reform.* (IVP, 1999.) 中译:吴瑞诚等,神学的故事。(台北:校园书房, 2002。)90.

#### 第二篇 在基督里的奥秘(1.6b-12)

看一看加尔文怎样注释。他希望与希腊文经文更加一致:<sup>10</sup> 我的想法是这样的:保罗想要教导说,在基督之外,一切事物都倾覆了,然而透过祂,万物会被导回秩序。... 受造之物合宜的光景乃是紧紧地依附神。这样会将我们带回到正常的次序的ἀναχεφαλαιώσις,使徒告诉我们说,在基督里已经做成了。我们形成为一个身体,与神联合了,而且相互联结在一起。然而没有基督,整个世界就如同它向来的光景那样:混沌无形,惊人混乱。唯独基督将我们带入真实的合一。

和合本的译文「同归于一」其实译得比一般的英译本要好!它不但符合原文的意思,也兼顾了历史神学家沉思而得的智慧。

## 天地无终之歌(1.12)

### 末日荣耀破晓!

当基督降生时,整个人类和宇宙的历史就进入了一个新的纪元。圣经救恩史只有两个世代,一个是旧世代,因着亚当犯罪,变坏变旧,当主再来时,它就要永远结束了。另一个是新世代,又叫第二世代、末后世代、永世。

等到主荣耀再临时, 祂要将末后的世代带入圆满, 这正是1.10所说的「日期满足的时候」。然而当主从死里复活并升天时, 末世破晓了, 因为浇灌的圣灵将末日的荣耀、照射到今世来。所以大家务必注意, 我们所蒙的一切救恩 - 重生、称义、相信、悔改、成圣、儿子的名份、救恩的确据、圣徒的恒忍等等 - 无一不是末世性的恩典!神在我们身上的救赎工作只剩下一样是要等到主再来时进行的, 那就是身体的得赎, 除此之外, 我们所得着

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> John Calvin, *Calvin's Commentaries: The Epistles of Paul the Apostle to the Galatians, Ephesians, Philippians and Colossians.* Rev. ed. 1556. (ET: Eerdmans, 1965.) 11:129..

的每一样救赎性的恩典都是末世性的,什么意思?这些恩惠都要 存到永永远远的。我们怎能不爱主呢?我们怎能不奉献给主呢? 我们怎能不好好跟随主呢?我们怎能不被主爱点燃服事主呢?

有一个朋友很爱他的旧车,旧车没值多少钱,但是他却舍得 花钱在车上装最好的音响,以及不少配件。说真的,坐他的车子 也是享受,尤其是听音乐。

末日荣耀今日在我们身上破晓了。神十分舍得在我们这个人身上配上一切永远的救恩。有一天当我们离开世界时,我们旧身体要留在这世界,尘归尘、土归土,但我们的灵魂要带着主配给我们的救恩,加上我们今生在主恩里成长的灵命,带到天上,等候新天新地的降临。

### 唯独羔羊是配

在1.6b-12这一段里,神的儿子将救恩工作到在祂里面的人、就是教会,我们又称为「首先在基督里有盼望的人」。教会是初熟的果子(罗8.23,启14.4,雅1.18),在全宇宙中我们是首先享受「荣耀的盼望」的(西1.27,罗5.2,多2.13)。当教会今日享受救恩的盼望时,荣耀就因此在天上归给神。

不但是如此,在穹苍之上有新歌唱道:

曾被杀的羔羊是配 得权柄、丰富、智慧、能力、 尊贵、荣耀、颂赞的。(启5.12)

### 一切所有被造之物,都说:

但愿颂赞、尊贵、荣耀、权势 都归给坐宝座的和羔羊, 直到永永远远!(启5.13)

让我们在地上说, 「阿们! |

#### 第二篇 在基督里的奥秘(1.6b-12)

2022/9/18. RaleighCCC

## 祷告

无终之歌(Hark! Ten Thousand Voices Crying. H131)

- 1 听哪千万声音雷鸣 同声高举神羔羊 万万千千立即响应 和声爆发势无量
- <sup>2</sup> 赞美羔羊声音四合 全天会集来歌诵 万口承认响亮协和 宇宙满溢无穷颂
- <sup>3</sup> 这样感激心香如缕 永向神的宝座去 万膝莫不向子屈曲 天上心意真一律
- 4 子所有的一切光辉 使父荣耀得发挥 父所有的一切智慧 宣明子是同尊贵
- 5 借着圣灵无往不透 天人无数都无求 围着羔羊喜乐深厚 称颂祂作自永有
- 6现今新造何等满足安息稳固并喜乐 因着祂的救恩受福不再受苦不受缚
- <sup>7</sup> 听哪天上又发歌声 赞美声音又四震 穹苍之中满了阿们 阿们因是同蒙恩

Hark! Ten Thousand Voices Crying. John Nelson Darby, 1837 Geistliche Lieder, Germany, 1535

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三篇 无限量的圣灵(1.13-14)

读经: 以弗所书1.13-14

1.13当你们听见真理的道,就是那叫你们得救的福音,也信了基督时,也就在祂里面受了所应许的圣灵为印记 - 1.14这圣灵是我们得基业的质/凭据,直等到神之产业被赎,使祂的荣耀得着称赞。

诗歌:在至高者的隐密处(Within His Secret Place I Hide.)

## 三一的灰姑娘

圣灵是这位三一之神最不招惹注意的位格之神,祂好像美丽的灰姑娘一样。主后325年的尼西亚信经 - 教会历史第一份信条 - 是循着圣父、圣子、圣灵、教会的模式铺陈,论及圣灵的叙述如下:

[我信]圣灵,生命之主与赐予者,从父[和子]而来;<sup>1</sup> 祂与父 并子同受敬拜、同受尊荣;借着先知而晓谕。

381年的君士坦丁大会再度肯定它。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 「和子」一片语是在325年和381年的大会上皆未出现,是589年的Toledo第三次会议加上的,为东正教所反对。

第三次以弗所大会(431)、第四次迦克墩大会(451)的焦点仍在基督论上。到第七次尼西亚大会(787)为止,整个教会界的注意力仍集中在基督论衍生出来的论辩。

惟有589年在西班牙的Toledo的区会上,他们注意到了圣灵论十分重要的观念:圣灵单单由父神流出,还是由父与子神流出呢?他们的告白是:圣灵是由父与子神流出的。

圣灵单单由父神流出是希腊语(东正教等)直到今日还坚持的,然而拉丁教会早从特土良(c.160~c.220)起,就肯定「圣灵也由父与子神流出的」(约14.26, 15.26, 16.14,参14.16)。其后的耶柔米(347~420)、安博罗修(c.338~397)、奥古斯丁(354~430)都遵循这个「和子说」(filioque)。

## 保惠师已经来!

和子说的体现是爆发在五旬节那一天。以弗所书1.13用「应许」来修饰圣灵(τῷ πνεύματι τῆς ἐπαγγελίας τῷ ἁγίῳ)。这应许是在旧约里就提及的(徒2.28-29):

2.28以后将是这样:

我要将我的灵浇灌凡有血气的。

你们的儿女要说预言,

你们的老年人要做异梦,

少年人要见异象。

<sup>2.29</sup>在那些日子,我要将我的灵浇灌 我的仆人和使女。

这应许应验在五旬节圣灵浇灌的那一天(参徒2.17-21), 这应许是为着救恩的施行(珥2.32)。

以赛亚也讲到圣灵的浇灌(赛32.15, 44.3), 以西结讲得更多(结36.26-27, 37.9, 14, 29, 47.1-5)。施洗约翰来了, 他宣告弥赛亚将要用圣灵给我们施洗(可1.8)。主也在约翰福音里一再地亲口宣

#### 第三篇 无限量的圣灵(1.13-14)

### 告这应许:

14.16 我要求父,父就另外赐给你们一位保惠师,叫祂永远与你们同在,<sup>14.17</sup>就是真理的圣灵。

14.26但保惠师、就是父因我的名所要差来的圣灵, 祂要将一切的事指教你们, 并且要叫你们想起我对你们所说的一切话。

15.26但我要从父那里差保惠师来,就是从父出来真理的圣灵; 祂来了,就要为我作见证。

16.7然而…我去是与你们有益的…我若去,就差祂[保惠师]来。…16.14 祂要荣耀我,因为祂要将受于我的告诉你们。16.15 父所有的,都是我的;所以我说,祂要将受于我的告诉你们。

使徒彼得在当天宣告说,「祂既被神的右手高举,又从父受了所应许的圣灵,就把你们所看见所听见的,浇灌下来。」(徒2.33)保罗也总结福音与这应许之间的关系:「这便叫亚伯拉罕的福,因基督耶稣可以临到外邦人,使我们因信得着所应许的圣灵。」(加3.14)

五旬节之于圣灵,就如圣诞节之于圣子。圣灵最大的特征是「流出」,从永远到永远,祂从父与子的怀中流出。在五旬节那一天,祂从高天流下来,从神的宝座那里流下来,借着流入人心中,祂将救恩实施在蒙恩者的身上。使徒约翰「看见宝座与四活物,并长老之中有羔羊站立,像是被杀过的,有七角七眼,就是神的七灵,奉差遣往普天下去的。」(启5.6)感谢神,我们活在一个何等的大时代里!

## 末世穿越大剧

以弗所书1.14的「直等到神之产业被赎」一语, 意义深远(参

4.30)。神与祂的儿子如今都在宝座上坐着为王,圣灵被差遣到普天下各地,来施行救恩。圣灵当然是从宝座那里浇灌下来的,那里是天堂,是神所在之话天的境界,简言之,乃是「永远」之境。

耶稣是从永远来到时空内完成救赎,圣灵也是从永远来到时空里施行救恩。因此,你可以想象圣灵浇灌下来所施行的救恩,不只是解决神的儿女今日的需要,更重要的乃是这些恩惠要将我们带入永远的境界。那个境界我们常用的术语是「永世」,不过新约更喜欢使用「末世」这个词汇。这个世代是新的世代,也是第二个世代。

诸位,我们自从归主以来,所蒙的一切恩惠没有一样不是末世性的。有一天当我们告别今生时,你能带走什么?你什么也带不走。你能带走的,乃是救恩,其实救恩原本就是从末世捎来的!我小的时候住在基隆市,靠一号码头那里的街道开了许多的委托行,卖的都是道地的舶来品,是船员私下带来的,可以赚一笔外快。我们所蒙的救恩,可是每样都是从天堂来的,太珍贵了。你因此感恩吗?

过去一二十年,好莱坞和中国的影视台都喜欢拍穿越剧。步步惊心(2011)是一部近年来拍得十分成功的穿越剧。女主角是深圳的白领,在2011年某天与男友吵架,不慎触电如同身亡,其灵魂穿越到康熙43年(1704)八王爷的侧福晋家中,取代了她的妹妹马尔泰·若曦。从此女主角就介入康熙的九子夺嫡的漩涡里,但是她十分清楚谁可以爱、谁不可以爱,为什么?太简单了,她是由2011年的历史知识回头去评估那些年间的波诡云谲。

神借着教会在这世间上演一场穿越大剧。神赐给我们末世性的恩惠,要我们用末世性的眼光和智慧,来过今天的生活,它的内容就是我们经常在祷告的主祷文。「我们成了一台戏,给世人和天使观看」(林前4.9b),真是如此。

#### 第三篇 无限量的圣灵(1.13-14)

## 彩虹般的救恩

以弗所书1.13-14是圣灵工作,好将荣耀归给父神的篇幅,不 长,只有两节,但它提及了不少末世性的恩惠-它们好像彩虹一 样排列出来,十分耀眼夺目。有那些呢?有效的恩召、得救的信 心、圣灵的印记、圣灵的凭据。其实在本卷书里还有许多,如成 圣、称义、和好、确据、坚忍、得赎等。这些恩惠之间有逻辑关 系, 神学上称为救恩的次序。这一切恩惠都是圣灵运行产生的。

### 保惠师施恩

然而以弗所书1.13-14论到圣灵的工作,其主动词是「受…印 记丨, 第14节提到的「质/凭据丨的思想与之类似。清教徒神学大 师欧文曾将圣灵论分为三部份:2

## 诸如:呼召、重生、信心... 生命之灵 诸如:喜乐、平安、安慰、放 保惠师 胆...(印记、凭据) 能力之灵 诸如:讲道、劝慰、施舍,及-恩赐之灵 些不寻常的恩赐

圣灵三方面工作表

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John Owen在其作品III.206处说,圣灵的工作可以分为三方面: 1. Of sanctifying graces (即生命之灵,详见第III, IV册); 2. Of especial gifts (即恩赐之灵,详 见IV.420); 3. Of peculiar evangelical privileges (即保惠师能力之灵, 详见II.236, IV236, 352)。可是别以为它们彼此之间是壁垒分明的。Martyn Lloyd-Jones曾力 言,清教徒神学里对于能力之灵的论述,今日被教会界忽视了。Banner of Truth重印Clement Read Vaughan (1827~1911), The Gifts of the Holy Spirit (1894. Reprint by BOT, 1975); James Buchanan (1804~1870), The Office & Work of the Holy Spirit (1843. Reprin by BOT, 1966). 这两本书都是在大复兴岁月的的作品 ,也是其前两世纪清教徒神学的共鸣。

哥林多后书1.21-22很简洁地讲到这能力之灵的工作:

1.21 那在基督里坚固我们和你们,并且膏我们的就是神。1.22 祂又用印印了我们,并赐圣灵在我们心里作质/凭据。

圣灵作恩膏、印记、凭据的目的,为在坚固我们的信心,使我们得着救恩的确据。

保惠师(παράκλητος)是使徒约翰所使用的词(约14.16, 26; 15.26; 16.7, 约壹2.1), 前四处是指圣灵, 最后一处指耶稣(中保)。它是法律名词, 即律师, 直译为「被呼召站在人旁帮助人的」。用保惠师来指圣灵时, 即强调祂有位格的同在, 以及大有能力的运行。

使徒保罗没用这一个词,但有同样的思想,并提供了深入的 诠释。罗马书第八章似乎是一幅属灵的地图,<sup>3</sup> 所提到的四件事 ,恰与哥林多后书1.21-22, 12.7-10对应。

保惠师工作的四成份 - 恩膏的教训、圣灵的印记、初熟的果子、圣灵的叹息 - 只有一目的:坚固圣徒的信心。它们不是分开的,可以同时出现。这四种经历有无先后呢?大致是有的。恩膏的教训是圣灵借着祂的教训,导引我们的外在的行为;圣灵的见证是借着主爱的浇灌,深入我们的良心内,使我们深知与主互属;圣灵作质的经历是圣灵借着末世荣耀的激励,使我们胜过外在苦楚;圣灵的叹息则是圣灵进入我们深处软弱,作内在医治,使我们完全。当保惠师如此一路地在我们的心中工作时,祂就将成

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 「灵」这一个字在罗八章出现了21次,都是指着第三位格之神、圣灵说的。在和合本的翻译里,有七次没有译为「圣灵」。(「圣」一字是为叫人明白加译上去的,所谓点窜。)8.10的「心灵却因义而活」(与NIV译法同)应译为「却因义成为赐生命的灵」。(与KJV, ESV译法同)8.9的「基督的灵」其实就是圣灵,参约7.37-39,徒2.33,林后3.17。8.15的「奴仆的心」应译为「使我们感受到被捆绑的灵」,「儿子的心」应译为「使我们得着儿子名份的灵」。

#### 第三篇 无限量的圣灵(1.13-14)

圣、儿子的名份、得荣、以及圣徒的恒忍等诸般恩典, 塑造成为我们的灵命。

### 圣灵保惠师的工作内容

| 罗马书第八章               | 林后第一及十二章            |  |  |  |
|----------------------|---------------------|--|--|--|
| 圣灵的引导(罗8.1-14)       | 膏(林后1.21b; 参约壹2.27) |  |  |  |
| 圣灵的见证(罗8.15-17)      | 印(林后1.22)           |  |  |  |
| 圣灵 - 初熟的果子(罗8.18-25) | 质(林后1.22)           |  |  |  |
| 圣灵的叹息(罗8.26-30)      | 胜过软弱的能力(林后12)       |  |  |  |
| ♥圣徒得坚固(罗8.31-39)     | ∾坚固我们(林后1.21a)      |  |  |  |
| = 救恩的确据              |                     |  |  |  |
| Û                    |                     |  |  |  |
| 大使命 (太28.19-20,徒1.8) |                     |  |  |  |

### 有效的恩召

我们回到本处经文:「当你们听见真理的道,就是那叫你们得救的福音」(弗1.13a)。蒙恩是从听道开始,「信道是从听道来的,听道是从基督的话来的。」(罗10.17) 我但不否认我们可能好久所听的道,都被「飞鸟」叼走了,就是撒但来将那些道夺走了(太13.4,19)。

然而「字句叫人死,精意叫人活」(林后3.6),「精意」就是 永生神的灵, 祂把基督的信写在人的心版上了。因此,因认识基 督而有的馨香之气,就在这样人的身上做了活的香气叫他活了 (2.14-17)。

撒玛利亚妇人听了耶稣所讲的活水之道,就认罪悔改了;耶稣并且对她说,「这和妳说话的就是祂」(约4.26),祂就是弥赛亚。她立刻跑回叙加城里传福音说,「你们来看!有一个人将我素来所行的一切事都给我说出了,莫非这就是基督吗?」(约4.29)因着圣灵内在的工作,她所听到的福音成了有效的呼召。

那么尼哥底慕听到的福音是有效的吗?「风随着意思吹,你听见风的响声,却不晓得从哪里来,往哪里去;凡从圣灵生的,也是如此。」(约3.8) 这位法利赛人到底重生悔改了没有呢?我认为那晚他很可能已经奇妙地、奥秘地重生了,只是还需要一些时日,容许这生命的芽成长出来(参约7.50-51,19.39-42)。

### 得救的信心

以弗所书1.13的主动词「受印记」是过去式,配搭的两个分词「听见」和「信」也都是过去式,那么,它们之间的关系如何呢? Harold W. Hoehner分析有三种可能:因果(causal)、时序(temporal)、同时(contemporaneous)。

就「印记」和「相信」而论,以同时为佳。<sup>4</sup> 「受圣灵为印记」即「受圣灵」,这是新约里频频出现的语汇(约7.39, 20.22, 徒2.33 耶稣受圣灵, 38 信徒受圣灵, 8.15, 17, 10.47, 19.2, 加3.2)。其实这件事也称为「受圣灵的洗」(徒1.5, 11.16, 林前12.13)。「受圣灵为印记」则是更深入的说法。

这里的信心是新约里最常见的得救的信心。信心一方面是人面对救恩当有的回应,这是我们属灵的责任,正如一个人真的认识本相是个罪人,没有永生的盼望,惟有信靠神的独生子,方得永生(约3.15-21,参20.31)。这是人的责任,如果他要得永生的话。信神的儿子耶稣基督的名,是神给我们的命令(约壹3.23)。耶稣也多次说,「你的信救了妳!」(太9.22//可5.34//路8.48 血漏妇人;路17.19 大痲疯;路7.50 抹香膏者;太15.28 迦南妇女;可

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Harold W. **Hoehner**, *Ephesians: An Exegetical Commentary*. (Baker Academic, 2002.) 237-238. Andrew T. **Lincoln**, *Ephesians. WBC*. (Word, 1990.) 39. 两位学者 咸认是同时的。在清教徒神学里,著名的Thomas Goodwin则大力主张其「时序」的诠释,如此,印记即成为圣灵在人归正后的工作。详见Paul L. Chang, Thomas Goodwin on the Christian Life. 第十二章:"The Sealing of the Spirit."

#### 第三篇 无限量的圣灵(1.13-14)

10.52//路18.42 瞎子;太8.13 百夫长)

但另一面,我们投靠主的信心乃是神在我们心里运行(腓2.12-13)、而赐给我们的(来12.2,弗2.8-10)。马丁.路德说,「我们都是乞丐。」信心不过是乞丐的手。那个乞丐会夸自己乞讨的手呢?要夸就夸施恩给他的恩主吧。

### 圣灵的印记

经文在此强调保惠师能力的工作,原因在于它是圣灵在人心里内在的工作。正当圣灵在有效地呼召人信主时,祂也在人心中打上印记,<sup>5</sup> Andrew T. Lincoln注释说,<sup>6</sup>

所以,信徒的受圣灵乃是一项记号,使他们以一种特殊的意义来说,是属于神的。他们打上了他们主人性格的印记。他们今天属于祂,然而他们也受到保护,直到祂完全地得着他们成为祂的产业(参1.14)。

这印记是末世性之圣灵的工作,它会保守信徒「历经末世的试炼、争战和苦难,这些事已经临到他们身上了(参6.10-18)。」<sup>7</sup>以弗所书4.30说,「不要叫神的圣灵担忧;你们原是受了祂的印记,等候得赎的日子来到」一语,更深地说明了印记的属灵的意义。

清教徒将印记等同于圣灵的见证,即圣灵在我们的心中呼唤我们是属于主的:「圣灵与我们的心同证我们是神的儿女。」(罗8.16)当祂做见证时,「神的爱借着所赐给我们的圣灵,浇灌在我们心里。」(罗5.5)圣灵的印记在我们的经历中经常就是爱的印记,雅歌一再地说:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> σφραγίζω x27在保罗书信里出现过五次,林后1.22, 弗1.13, 4.30的用法(BDAG),是"to mark with a seal as a means of identification, *mark*, *seal*."

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lincoln, *Ephesians*. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lincoln, *Ephesians*. 39.

- 2.16良人属我,我也属祂。
- 6.3 我属我的良人,我的良人也属我
- 7.10 我属我的良人,/ 祂也恋慕我。
- 8.6求你将我放在你心上如印记, 带在你臂上如戳记,

因为爱情如死之坚强, 嫉恨如阴间之残忍。

所发的电光是火焰的电光, 是耶和华的烈焰。

8.7爱情,众水不能息灭, 大水也不能淹没。

这是圣灵印记工作的极致!

## 圣灵的凭据

以弗所书1.14接着叙述圣灵作质/凭据(ἀρραβών)的意义。这个字是从希伯来文借来的字,见于创世记38.17-20,在那段故事里是指犹大给她玛的「当头」,是犹大身上用的印记、带子、手杖。这个字NT在里出现三次(另见林后1.22, 5.5),BDAG的注释如下:原意指交易中先付出的头款,意即首付、质、凭据(payment of part of a purchase price in advance, first installment, deposit, down payment, pledge)。

这个字NT在里都用指圣灵做质/凭据。A. T. Lincoln特别指出:「在首付的交易中,是整体更大部货物的一部份,其品质是同样的,其功能也保证要来的整体也是一样的。」<sup>8</sup>这点很重要,我们怎么知道当主再来时,永世的救恩到底是怎样的品质和滋味呢?末世性的圣灵就将永世的救恩在今日让我们尝到。诗歌玉漏

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lincoln, Ephesians. 40.

### 沙残道尽这道理:

<sup>1</sup> 玉漏沙残时将尽 天国即将破晓 所慕晨曦即降临 甘甜加上奇妙 虽经黑暗四围绕 晨光今已四照 荣耀荣耀今充满 以马内利之境 <sup>2</sup> 哦基督你是泉源 源深甘爱充满 既浅尝此泉于地 定必畅饮于天 那里主爱直扩展 犹如海洋涌溢 荣耀荣耀今充满 以马内利之境

「圣灵是头款,完全用圣灵所决定的存在模式,来保证要来世代之救恩。」<sup>9</sup> 哥林多后书5.5的话,「为此,培植我们的就是神,他又赐给我们圣灵作质/凭据」,特别强调将来的救恩是带着新造的身体的。因此,这种末世荣耀的激励,特别使我们胜过外在苦楚;保罗说:

8.18 我想,现在的苦楚若比起将来要显于我们的荣耀就不足介意了。... 8.23 不但如此,就是我们这有圣灵初结果子的,也是自己心里叹息,等候得着儿子的名分,乃是我们的身体得赎。(罗8.18, 23)

4.16所以我们不丧胆。外体虽然毁坏,内在的人却一天新似一天。4.17我们这至暂至轻的苦楚,要为我们成就极重无比、永远的荣耀。4.18原来我们不是顾念所见的,乃是顾念所不见的;因为所见的是暂时的,所不见的是永远的。(林后4.16-18)

质带领我们打破时空, 触碰永远。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Lincoln, *Ephesians*. 40.

## 救恩荣耀归神

这首三一颂太宏伟了,由于父神救赎性工作、而颂赞神,由于子神的救赎性工作、而颂赞神,最后由于圣灵救赎性工作、而颂赞神,将这首三一颂推到最高峰。这是新歌,新也者,因为它是救赎性的(启5.9,参赛42.10,诗33.3,40.3,96.1,98.1,144.9,149.1,启14.3)。

谁来唱呢?宝座前的四活物、24位长老、千万的天使、所有的受造之物(启5.8-14),当然还有蒙赎的圣徒(启5.2-4,14.3))。

气象学家Edward Lorenz在1979年底说,「亚玛逊河的一只蝴蝶振动翅膀,可以引起Texas州的一场龙卷风」。一个人的颂赞神的翅膀在振动时,它会带动整个万有都来称颂主,使神真的做万有之主(弗1.22)。但是我们每一个人都说,「一对感恩的翅膀在洛丽教会振动时,连中西部各州的气流都可以从原本的龙卷风,变为微风细雨,带来称颂神。」让我们是用颂赞神来改变一切,让我们呼吁万有同来称颂耶和华吧。

2022/10/16. RaleighCCC

## 祷告

在至高者的隐密处(Within His Secret Place I Hide. H353)

「在至高者的隐密处 在全能者的手荫下 我靠宝血得以进入 在彼诸天荣耀下降 救主衣裳将我遮蔽 我心欢乐我灵歌唱 \*哦主我已在此尝到天堂 我心已经再无别的盼望 爱如浪潮滚滚 阵阵漫我心魂 我知现今我正住在天堂

<sup>2</sup> 救主高踞施恩宝座 召我前来瞻仰君王 衣裳垂下活水流淌 赐我护庇赐我安康 喜乐的油亲注头上 我魂满溢何等欢畅 第三篇 无限量的圣灵(1.13-14)

3 荣耀重重使我俯伏 恩典浩大引我顺服 天国胜景我已目睹 罪势死权尽都消除 爱望常新信心飞扬 你已使天荣耀下降

> Within His Secret Place I Hide. 史伯诚, 1977 HIDING PLACE 8.8.8.8.8.Ref. 林知微, 1977

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第四篇 真知道祂!(1,15-23)

经文: 以弗所书1.15-23

1.15 因此,我既听见你们信从主耶稣、亲爱众圣徒,1.16 就为你们不住地感谢神。祷告的时候,常提到你们,1.17 求我们主耶稣基督的神、荣耀的父,将那赐人智慧和启示的灵赏给你们,使你们真知道祂;1.18 并且照明你们心中的眼睛,使你们知道祂的恩召有何等指望,祂在圣徒中得的基业有何等丰盛的荣耀;1.19 并知道祂向我们这信的人所显的能力是何等浩大,1.20 就是照祂在基督身上所运行的大能大力,使祂从死里复活,叫祂在天上坐在自己的右边,1.21 远超过一切执政的、掌权的、有能的、主治的和一切有名的,不但是今世的,连来世的也都超过了。1.22 又将万有服在祂的脚下,使祂为教会作万有之首。1.23 教会是祂的身体,是那在万有中充满万有者的丰满。

诗歌:主你荣面是我所羡(Thy Blessed Face Is My Desire)

## 天窗见神丰采

沈保罗牧师出版以弗所书释经讲道, 取名为天窗:

这卷书好似一扇开向天上的窗户, 使我借着它看见一点神在 永世里的心意, 也就是祂在过去的永世里如何定规, 在将来

的永世里如何安排,并在永世的现在里祂的旨意如何。而最要紧的是它使我知道,我在这短暂的、永世的现在里的意义。所以...取名为天窗。<sup>1</sup>

1.3-14的三一颂尤其是天窗中的天窗,让我们看到神是何等地伟大,祂的永旨是何等地恢宏。

|      | 弗1.16b-      | 西1.9-14           |
|------|--------------|-------------------|
| 代求   | 1.16b 祷告的时候, | 1.9a 为你们不住地祷告祈求   |
|      | 常提到你们        |                   |
| 真知道神 | 1.17 求我们主耶稣  | 1.9b 愿你们在一切属灵的智慧、 |
|      | 基督的神、荣耀      | 悟性上,满心知道神的旨意;     |
|      | 的父, 将那赐人     | 1.10好叫你们行事为人对得起主  |
|      | 智慧和启示的灵      | ,凡事蒙祂喜悦,在一切善事     |
|      | 赏给你们,使你      | 上结果子,渐渐地多知道神。     |
|      | 们真知道祂        |                   |
| 神的恩召 | 1.18b恩召有何等   | 1.13 祂救了我们脱离黑暗的权势 |
|      | 指望           | ,把我们迁到他爱子的国里;     |
|      |              | 1.14我们在爱子里得蒙救赎,罪  |
|      |              | 过得以赦免。            |
| 神的基业 | 1.18c基业有何等   | 1.12又感谢父,叫我们能与众圣  |
|      | 荣耀的丰盛        | 徒在光明中同得基业。        |
| 神的能力 | 1.19能力是何等    | 1.11照祂荣耀的权能,得以在各  |
|      | 浩大           | 样的力上加力,好叫你们凡事     |
|      |              | 欢欢喜喜地忍耐宽容         |

以弗所书1.15说「因此…」,带出了保罗的感谢与代求。使徒为什么感谢与代求呢?似乎是因为看到了以弗所教会「信从主

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paul Shen, 沈保罗,天窗 - 以弗所人书讲解。(中神,1992。) 11。

#### 第四篇 真知道祂!(1.15-23)

耶稣、亲爱众圣徒」, 使徒因此献上感谢与代求。其实在三一颂里, 保罗看见神这样地爱他们、在他们身上有这样宏伟的计划, 才更使他求告主, 愿主旨在他们身上实现。

我们若参考歌罗西书1.9-14之平行经文, 会更容易领会此处的意义。它也用恩召(脱离…迁到)、基业、能力(力上加力)等三个面向, 来表明我们应如何满心知道神, 及其深刻的涵意。

## 为信望爱感恩(1.15, 18)

教会属灵的光景好,譬如以弗所教会显出「信望爱」的光景 (弗1.15, 18, 西1.4-5, 帖前1.3, 来10.22-24, 参启2.2-5)。

### 属灵根基达德

这三点自古以来就被教会列为属灵的三达德。我们从以下的 经文,就可以看出它们的重要性:

- 1.4因听见你们在基督耶稣里的信心,并向众圣徒的爱心, 1.5 是为那给你们存在天上的盼望;这盼望就是你们从前在福音 真理的道上所听见的。(西1.4-5)
- 1-3在神我们的父面前,不住的记念你们因信心所作的工夫,因爱心所受的劳苦,因盼望我们主耶稣基督所存的忍耐。(帖前1.3)
- 10.22 并我们心中天良的亏欠已经洒去,身体用清水洗净了,就当存着诚心和充足的信心来到神面前;10.23 也要坚守我们所承认的指望,不至摇动,因为那应许我们的是信实的。10.24 又要彼此相顾,激发爱心,勉励行善。(来10.22-24)
- 一个教会能显出信望爱这样的光景,诚属不易,这三样属灵的美德,分别向着神、永世、众圣徒而去,而且它们分别会产生新的美德,即「因信心所作的工夫,因爱心所受的劳苦,因盼望…主…所存的忍耐。」

### 根基瓦解危机

好不好?当然好。有没有危机?有。信望爱是属灵美德的根基,它们所面临危机就是所产生的新美德为众人所看见,但是这些根基却面临瓦解:

<sup>2-1b</sup>那右手拿着七星、在七个金灯台中间行走的说:「<sup>2-2</sup>我知道你的行为、劳碌、忍耐,也知道你不能容忍恶人。你也曾试验那自称为使徒却不是使徒的,看出他们是假的来。<sup>2-3</sup>你也能忍耐,曾为我的名劳苦,并不乏倦。<sup>2-4</sup>然而有一件事我要责备你,就是你把起初的爱心离弃了。…」(启2.1b-4)

教会工作永远如逆水行舟,不进则退。不能停在那里,孤芳自赏。这个教会被主耶稣亲自重重地责备了,你说他们冤吗?这个教会教义不错,能够分辨异端,而且有「行为、劳碌、忍耐」,你说好不好?它们是怎么来的?「因信心所作的工夫,因爱心所受的劳苦,因盼望主所存的忍耐」,是从信望爱产生出来的。那么他们目前有什么危机呢?耶稣一针见血地指出来:「你把起初的爱心离弃了。」当一位信徒或一个教会把爱主之心离弃了,那是十分可悲的,他自己没有警觉,只看着满身的「行为、劳碌、忍耐」,像是老将军身上的勋章一样,越看越自信。可是属灵的美德必须是新鲜的、生猛的,才是有用的,讨主喜悦的。

### 从跌倒处爬起

那么如果不悔改的话,这教会会怎么样呢?且听主的话继续说,「你若不悔改,我就临到你那里,把你的灯台从原处挪去。」(启2.5b) 主乃是烈火, 祂是极其可畏的。主的针砭只有一剂:「所以,应当回想你是从那里坠落的,并要悔改,行起初所行的事。」(启2.5a)

以上所提的被主重重责备的教会,是那一个教会?就是在初 代教会鼎鼎有名的以弗所教会(启2.1)。主呼吁他们「悔改」,重

#### 第四篇 真知道祂!(1.15-23)

拾真正爱主之心, 并且成长。

## 唯一途径成长(1.16b-17)

原来教会不成长就有危机!怎么办?很简单,继续成长,这是使徒为以弗所教会代祷的原委。使徒为他们感谢并代求神,最主要的原因是根据三一神绵密的工作与宏伟的旨意(1.3-14)。你常为你的团契与教会感恩吗?你常为他们代求吗?

### 成长在认识神(1.17b)

保罗代求什么呢?焦点是「真知道祂」(1.17)。怎么能够真知道父神呢?当然是借着认识基督来认识父神。可是这段祈求到了末了,以教会终结。什么意思呢?原来要真认识父神,是借着基督的启示;而认识基督,则是透过教会将祂彰显出来。神借着基督将祂的丰盛彰显出去,基督则更进一步地借着教会,将祂的丰满彰显出去。如此说来,在今生救恩史的大舞台上,教会可真是主角呢,我们的戏码太紧要了:要将父神的丰盛(πλήρωμα)、智慧、知识(西1.19, 2.3, 9),展现出来(弗3.9-10)。

因此,我们怎能不成长呢?我的小孙女7/26出生,到今天快要满三个月,我们几乎天天收到照片。所有长辈的关心是什么?她成长了没有?她每天的样子都太可爱了,可是我们这些观众没有一个人以今天为满足,而且我们最怕的就是她不成长了。保罗在此的代求实在太厉害了,切中要点:你们要真认识神,好叫你们能继续成长。

### 圣灵照明心眼(1.17a)

1.17-23是十分著名的祷告:保罗求神「将那赐人智慧和启示的灵赏( $\delta\omega_\eta$ )给你们,使你们真知道祂」(1.17)一语,紧接着「并且照明( $\pi$ εφωτισμένους)你们心中的眼睛,使你们知道…」(1.18a),其动词分词照明则进一步表明神所赏赐之圣灵工作的内容为何。乃是为了打开我们的心眼,叫我们在三方面真认识神:祂的

恩召、基业、能力。

### 首先美在灵眼

一个人归主了,他跟从前不一样的地方在那里呢?雅歌一再地记述男主角所罗门王赞赏女主角书拉密女美丽,他第一个赞美是什么?「我的佳偶,妳甚美丽、妳甚美丽。妳的眼好像鸽子眼。」(歌1.15)什么是鸽子眼呢?耶稣说,「眼睛就是身上的灯。你的眼睛若瞭亮,全身就光明。」(太6.22)

以马忤斯二门徒跟随主跟不动了,因为「他们的眼睛迷糊了,不认识祂。」(路24.16)主怎么办呢?跟他们讲圣经,「于是从摩西和众先知起,凡经上所指着自己的话,都给他们讲解明白了」,讲得他们心中「火热」(24.27,32)。到了晚餐擘饼时,「他们的眼睛明亮了,这才认出祂来」,因为「耶稣开了他们的心窍,使他们能明白圣经。」(24.31,45)

你的属灵的眼睛美丽吗?雅歌4.9说,

我妹子、我新妇,妳夺了我的心; 我妹子、我新妇,妳用眼一看、 用妳项上的一条金炼, 妳夺了我的心!

神的儿女的灵眼开窍、意志顺服、最能抓住主的心。

渐渐多知道神(西1.9b-10)

平行经文歌罗西书1.9b-10清楚表明「真知道祂」的渐进性:

1.96愿你们在一切的智慧和属灵的的悟性上,满心 $(\pi\lambda\eta\rho\omega\theta\eta\tau\epsilon)$ 知道神的旨意;1.10好叫你们行事为人对得起主,凡事蒙祂喜悦,在一切善事上结果子,渐渐地多 $(\alpha \dot{\nu} \xi \alpha \nu \delta \mu \epsilon \nu \sigma \iota)$ 知道神。

与名词「知道」配搭的两个动词,「满心」用的是过去式,而 「渐渐地多」用的是现在式。这是什么意思?在悟性上的认识主

#### 第四篇 真知道祂!(1.15-23)

可以是一次永远的,但在身体力行上则是一生之久的。

伯赛大有一个瞎子求主医治他。主就按手医治他,他说,「我看见人了,他们好像树木,并且行走。」主就再按手在他的眼睛上,他就「样样都看得清楚」(可8.22-26)。你在主里,「样样都看得清楚」吗?愿我们天天求主按手在我们的心眼上!

## 恩召何等指望(1.18b)

如何认识神的伟大呢?循三条路线:祂的恩召、基业、能力。「使你们知道祂的恩召有何等指望」(1.18b),是什么意思呢?歌罗西书1.13-14则演绎得很清楚:

1·13 他救了我们脱离黑暗的权势,把我们迁到他爱子的国里; 1·14 我们在爱子里得蒙救赎,罪过得以赦免。

这正是我们的蒙召得救。你搬家了没有?你住进了爱子的国里没有?这里是罪得赦免、人得救赎/释放(ἀπολύτρωσις)之地。「救赎」的本意乃是从诘问或被掳中得释放。我们常着重的是我们靠着主的血已经罪得赦免了,这似乎成了蒙召之人主要的重点。

那么我们心中应当没有旧生命里面的「黑暗」了;然而以弗所书用了不少篇幅(4-6章),在帮助我们脱离那些属灵的黑暗!如弃绝谎言、不可含怒到日落、不可给魔鬼留地步、不要再偷、不说污语、除去一切的苦毒、淫乱、贪婪、邪恶、不顺服…等等。

小时去戏院看电影,最害怕的是出来的时候,怕见光。人在 黑暗里待久了,会习惯的。其实最可怕的不是害怕见光,而是不 知道自己身处黑暗之中!如果我们总是在黑暗中,挥之不去的话 ,我们就该问问自己,到底是否是爱子之国的人、离开了黑暗权 势没有?否则怎么会有这么多的负面情绪在我们心中作梗呢?

1.18的动词不定式「使…知道」(εἰδέναι)虽是完成时式,但是 当现在时式在使用。使徒在此求主每天都呼召我们出黑暗、入奇 妙光明(彼前2.9)。

## 基业何等丰盛(1.18c)

讲「基业」,中国人应该最懂了。有次我到阿姆斯特丹讲道,住在一位大经理家。从他那里我才知道荷兰人真的活得快活多了,他们的职场人士不很追求买自己的房屋,而是租公共住宅。中国人不论走到那里,一旦安定下来,就要买物业。

我们一信主时,就「在祂[基督]里得了基业」(弗1.11a),同时我们就成了神的基业。我们与主是互为基业的。那么,神要如何在圣徒中得着何等荣耀的丰盛之基业呢?答案很简单,就是众圣徒在基督里得着何等荣耀的丰盛之基业。注意,一旦论及基业,就不指圣徒个人,而以族群论。但支派有没有英雄,有,如参孙(士13.2,24)、建造会幕的工程师亚何利亚伯,都算是叫族群长脸骄傲的人,然而就全支派来说,他们没有承受到神赐给他们的产业(书19.40-47,士1.34-35,18.1,5-31拉亿)。

美军大概是当今世界最强大的军队,强大在那里?高科技军备?或许是一个因素,但是最重要的是军队的文化:「不落掉一人!」(No one left behind!)在战场上那怕是受伤了、或殉职了,你的同袍都不会抛弃你,全队同进同出,死活都必带着你走的。

我们的教会有这样的文化吗?我来本教会事奉八个月半,过去的几个月我尝试要找离开教会的一些弟兄姊妹,这些人过去都在教会参与各样服事的,有恩赐的,某些因素他们在事奉遇见困难,倒下去了,也在教会生活中消失了。我两周前去看望一家,走时那位弟兄对我说,「张牧师,我很感谢你两次来看我。我离开教会五年了,几乎没有人像你这样来看我。」

有一次在祷告会时,到了8:12,一位姊妹说可否在zoom上交通一些事。她十分伤心提到两位从前的同工,讲得都哭了。我要了电话去联络一位弟兄。起初对方只是客气说收到了,谢谢而

#### 第四篇 真知道祂!(1.15-23)

已。但我锲而不舍去信,终于有机会见到面;尔后的写信就不一样了,算是有所交通了,后来我有机会去拜访他,听他的心痛故事。我在教会问了一些人,都知道他消失了,或许知道有什么问题。我也问到了一位弟兄,他知道多些;于是我追问,「这几年来,你有关心过他吗?」「不是不关心,但是…」

President Clinton在处理众说纷纭之事,有三句话很好,在教会生活可以好好运用:「不问、不传、不挖。」(Don't ask, don't tell, don't pursue.) 有些事是神与当事人之间的隐密事,我们不介入绝不代表我们就此不关心了。保罗服事主有一秘诀:「与哀哭的人要同哭」(罗12.17),你哭过了没有?

歌罗西书1.12说, 「又感谢父, 叫我们能与众圣徒在光明中同得基业。」若要神在洛丽教会中所得属灵的基业、有荣耀的丰盛, 那么我们要问我们有没有像美军一样, 操练「不落掉一人!」的文化? 实用来说, 每个团契应好好问自己, 如果同工不足, 应寻求帮助, 使我们可以顾及到失落的同袍。「神给我们预备了更美的事, 叫他们若不与我们同得, 就不能完全。」(来11.40) 保罗的第二个代求等于激励我们, 「不落掉一人!」求主激励我们教会的每一个团契、每一位圣徒, 好好追求同得基业。

## 神能何等浩大(1.19-21)

第三个祷求是「并知道祂向我们这信的人所显的能力是何等浩大」(1.19)。使徒用了1.20-21十分长的篇幅,来讲述那是何等浩大的能力,一言以蔽之,就是神使基督复活与安坐(session)的大能大力,你信得过吗?

圣经有许多惊人之语,我们读来都很难置信,但这显明神的 救赎之爱真是超过我们所思所想。当主再来、圣徒复活、变形、 被提时,

祂要按着那能叫万有归服自己的大能, 将我们这卑贱的身体

改变形状,和祂自己荣耀的身体相似。(腓3.21)

神使基督复活的大能,是怎样的大能呢?得胜死亡的大能。死亡是神「尽末了所毁灭的仇敌」(林前15.26),谁把死亡摧毁掉的?基督。希伯来书2.14-15说:

<sup>2.14</sup>儿女既同有血肉之体,祂也照样亲自成了血肉之体,特要借着死败坏那掌死权、就是魔鬼,<sup>2.15</sup>并要释放那些一生因怕死而为奴仆的人。

耶稣打遍宇宙无敌手,撒但、罪恶、鬼魔、死亡都是祂的手下败将,祂真是我们的救主。

耶稣并且安坐在天上,为什么祂今日「坐」在父神宝座的右边呢?「基督必要作王,等神把一切仇敌都放在祂的脚下」(林前15.25),这里将那些灵界的仇敌列出来了:「远超过一切执政的、掌权的、有能的、主治的和一切有名的,不但是今世的,连来世的也都超过了。」(弗1.21) 其实这所有属灵的仇敌都已被基督打败了(西2.15),

他既然将一切执政的和掌权的废功了,并靠着十字架夸胜了,就在凯旋的行列中将他们公开地示众。

我们永远不要忘掉神在伊甸园里对蛇所下的判决:

我又要叫你和女人彼此为仇。

你的后裔和女人的后裔也彼此为仇;

女人的后裔要伤你的头。

你要伤他的脚跟。(创3.15)

当教会「长大成人,满有基督长成身量」的时候(弗4.13),就是神最末了要收网、终审那些背逆权势的时候了。

## 教会乃主丰满(1.22-23)

在文法上这两节和1.20-21是连在一起的。用来诠释1.19神在

#### 第四篇 真知道祂!(1.15-23)

教会中所运行的能力,有多么浩大。神将基督复活了,因基督击败死亡了;神使基督安坐在天,因神要所有灵界的仇敌都服在基督的脚下。到此为止,神将罪恶带来的破坏清除了,那么祂正面的工作上场了:(1)祂使基督做万有之首,(2)祂使基督做教会之首。

什么是教会呢?这是以弗所书所要启示给我们的:教会乃是「新人」(2.15),教会是基督的身体,而基督是她的元首,他们合一成为一个新人;教会乃是基督的「身体」(4.4);教会乃是基督的「新娘」(5.32, 25b-27);教会乃是属天的「战士」(6.10-20,参创3.15)。

最好的定义是1.23所说的:「教会是祂的身体,是那在万有中充满万有者的丰满(πλήρωμα)。」简言之,教会乃是基督的「丰满」,这个名词本身有些像英文的动名词,说明神用祂的丰盛充满祂的教会,是持续不断在进行着。我们可以用歌罗西书2.9-10a来诠释:

<sup>2.9</sup>...神本性一切的丰盛都有形有体地居住在基督里面, <sup>2.10a</sup> 你们在祂里面也得了丰盛。

自从新约教会诞生以来,每时每刻在宇宙中都有这件大事在进行 ,就是神不断地透过基督,将祂的丰盛灌注在教会中,而教会也 不断地在长大成人,直到有一天基督的身量在宇宙性的教会中成 形了,那将是基督再临的荣耀时刻。

那么我们的责任呢?不断地给教会增添丰盛。箴言16.7说,「人所行的,若蒙耶和华喜悦,/耶和华也使他的仇敌与他和好。」你们相信这话吗?我从来没有注意到这句经文,直到有一天一位姊妹对我说到它。当时我想,「妳不就是那一位在教会多处与我为难的人吗?」她后来到美国人教会去聚会了。我必须感谢她告诉我的这句经文。我确实遇到一些人来质问我,但我一有

机会只会讲她过去在教会服事中的贡献,只提正面的。这种待人的坚持其实这也成了我服事教会的规则,对我、对人、对教会都大有益处。直到有一天,那位姊妹当面告诉我不再与我为难了,或许这也算是和好吧。

「不落掉一人!」(No one left behind!)也希望成为洛丽教会的新文化,要爱护圣徒,更要爱护愿意出来服事的人,虽然有时他们在事奉中有些差池,千万不要因此把人剔除掉,教会要给予第二次机会,就像神对待摩西、亚伦、米利暗、大卫、彼得等伟大的属灵领袖一样。

箴言24.17也是一句警惕我们的好话:

<sup>24.17</sup>你仇敌跌倒,你不要欢喜; 他倾倒,你心不要快乐;

24.18恐怕耶和华看见就不喜悦, 将怒气从仇敌身上转过来。

箴言25.21-22的话是我们应当好好实行的:

<sup>25.21</sup>你的仇敌若饿了,就给他饭吃; 若渴了,就给他水喝;

<sup>25.22</sup>因为,你这样行就是把炭火堆在他的头上; 耶和华也必赏赐你。

这些都是十分违反我们天然的事,但是去做的话,我们的灵命增长得最快,教会的丰盛也快快加分。

论及能力之浩大,平行经文说,「照祂荣耀的权能,得以在各样的力上加力,好叫你们凡事欢欢喜喜地忍耐宽容。」(西1.11)教会得到神的大能大力以后的表现是什么?有恩赐的人才辈出,到处为主攻城掠地,是的不错;然而在此却说,我们因此忍耐宽容,而且是欢欢喜喜地去做、自自然然地去做,这真是教会增长的顶级秘诀。

#### 第四篇 真知道祂!(1.15-23)

最后我用一个感人的见证作结:七月底林春腾牧师讲完道以后,次日就去拜访一家,做什么呢?去道歉,因为当他们在事奉中受大委屈时,身为牧师的他没有站出来为他们讲话。这件事压在他心头上许多年了,趁这次来Cary,NC之便,了结心愿。虽然他的迟来的致歉没法改变多年前的事,但是对这家的心灵却是春雨,知道神仍然眷顾他们。愿主赐福大家,好好建造教会。

2022/10/23, RaleighCCC

## 祷告

主你荣面是我所羡 (Thy Blessed Face Is My Desire. H280)

1 主你荣面是我所羡 开启我眼使我看见 愿你荣光照我眼前 消除我的一切黑暗 恩主我今寻求你面 愿你不再向我隐瞒 开启我眼使我看见你的荣面 <sup>2</sup> 主你慈声是我所羡 开启我耳使我听见 愿你声音绕我耳边 消除恶者一切谎言 恩主我今寻求你面 愿你不再向我隐瞒 开启我耳使我听见你的圣言 <sup>3</sup> 主你自己是我所羡 开启我心使我爱恋 愿你丰满溢我心间 使我失去在你里面 恩主我今寻求你面 愿你不再向我隐瞒 开启我心使我爱恋你的显现

主你荣面是我所羡. 中文作者不详 OPEN MY EYES. 8.8.8.8.8.8.8.4. Clara H. Scott, 1895

这首诗歌原来的作词者与作曲者都是Clara H. Scott, 歌名为开启我眼使我看见(*Open My Eyes That I may See*), 在许多诗本里都有选取。以上歌词是华人按原诗灵感另写的, 仍用原曲。

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第五篇 我们是神的杰作(2.1-10)

经文: 以弗所书2.1-10

<sup>2-1</sup>你们死在过犯罪恶之中,<u>祂叫你们活过来</u>; <sup>2-2</sup>那时,你们在其中行事为人,随从今世的风俗,顺服空中掌权者的首领,就是现今在悖逆之子心中运行的邪灵。<sup>2-3</sup>我们从前也都在他们中间,放纵肉体的私欲,随着肉体和心中所喜好的去行,本为可怒之子,和别人一样。<sup>2-4</sup>然而,神既有丰富的怜悯,因祂爱我们的大爱,<sup>2-5</sup>当我们死在过犯中的时候,便叫我们与基督一同活过来。(你们得救是本乎恩。) <sup>2-6</sup>祂又叫我们在基督耶稣里与他一同复活,与他一同坐在天上,<sup>2-7</sup>要将祂恩典的极其丰富、就是祂在基督耶稣里向我们所施的恩慈,显明给后来的世代看。

<sup>2.8</sup>因为你们得救是本乎恩,也因着信;这并不是出于自己,乃是神所赐的;<sup>2.9</sup>也不是出于行为,免得有人自夸。<sup>2.10</sup>因为我们原是祂的工作,在基督耶稣里造成的,为要叫我们行善,就是神所预备叫我们行的。

诗歌: 你这不肯放我大爱(O Love, That Wilt Not Let Me Go)

## 救恩万里图画

我在台北的国家历史博物馆看过张大千画的巨幅泼墨画 - 长

江万里图。画长将近20公尺,宽53.2公分。是大师在1968年用了十天的工夫绘制的,那时他住在巴西,将他的乡愁灌注在这长卷之上,气势雄伟,磅礴万千。右起都江堰(岷江),一路奔流,终结在东海。

这段经文正是神的救恩万里图;其实2.11-22可以说是第二幅,乃是灵程万里图!我们欣赏这巨幅的救恩万里图吧。

2.1-7为一个句子,不过第四节开头有一个「然而/但是」(δὲ),它是反义连接词,将全句的意思在此扭转了。2.1-3是描述人如何死在过犯罪恶之中。但是神的大怜悯扭转了人类悲惨的命运;在1.20-21我们看到神的能力如何运行在基督身上,使祂复活并安坐在天上,现在2.4-7里,我们看见这能力同样地运行在神的儿女身上,使他们(教会)复活了、并安坐在天上。2.8,10连续用了两个「因为」:2.8-9告诉我们,这浩大的救恩之所以能够成就,因为「你们得救是本乎恩」(2.5c,8a);2.10则告诉我们,这浩大的救恩之所以赐下,因为神要我们行善荣耀祂。

## 人间的失乐园(2.1-3)

我们在1.4-5那里看救恩,是从神开始的,提及了预定和拣选,不太提及人类的罪恶。但是到了第二章一开始时,就明言人类目前悲惨的光景,乃是「死在过犯罪恶之中」(2.1)。我们若读译文的感觉较重,如果读原文的话,会感受不同。怎么说呢? 2.1-7是一个句子,主动词-「叫…活过来」-迟迟到第五节才出场,而第六节的两个动词-「叫…一同复活,叫…一同坐」-也加进来,它们都很阳光,将1-3节的阴暗一扫而空。神的救恩使我们大有盼望!

虽说如此,我们还是要先回到人间的失乐园,人类的文学没有比此处2.1-3的短短数行描绘得这么深入写实。首先,它把神在创世记2.17的判决,清楚地反映在这里:「死在过犯罪恶之中」

#### 第五篇 我们是神的杰作(2.1-10)

(弗2.1),原文用了一个现在式动词分词(ὄντας),和合本的「<u>祂叫你们活过来</u>」是原文没有的,它正是2.5的主动词的片语。我们将这加上去的片语拿掉,你就会觉得圣灵的光清晰地照出人类的本相:死在罪中,这句话十分孤零零的。

这里的死乃是与神隔绝的死亡,是属灵的;4.18所说的「与神所赐的生命隔绝了」,也是这个意思。它有别于肉身的死亡。还有第三种的死亡,或称为第二次的死(启20.6, 14, 参帖后1.9),这是永死。所以有三种死亡:肉身的死亡、属灵的死亡、永远的死亡;我们在此探讨的是属灵的死亡(太8.22/路9.60, 路15.24, 32, 提前5.6, 启3.1, 约5.24-25, 约壹3.14)。

2.2-3就进一步描述人类的「死相」。然而我们仍在世人中「行事为人」,只不过我们有三样生活的原则,原文用「随从/顺服」(xará)来表达我们未得救前是被三样力量管控的:今世的风俗(世俗)、邪灵、肉体。这三者是相互串连呼应的,目的是将我们套牢在罪恶之中,直到有一天我们死亡为止。

### 今世风俗文化(2.1a)

世俗不会按十诫道德律来约束人们的良心的,反而它是处处要破坏十诫的,到一个地步,人要随从十诫的道德律行事为人,周遭的人就会对你投以异样的眼光,使你在不知不觉之间臣服于它了。

一位姊妹到Princeton一带来读书(1989),后来在一家公司工作,她的老板就是一位医生,对她很好,嘱咐秘书要好好地照顾她。有次她生病了,秘书和医院的医生谈话,才知道不方便做进一步妇科方面的诊疗,因为她还是处女。这位秘书十分惊讶,对这位姊妹说,「妳都快三十岁了,怎么没有男朋友呢?妳可以不结婚,但妳要有男朋友。」下面的话就更难听了,这是1990年代的美国社会文化,堕落到什么程度了。这位姊妹很严肃地告诉那

位关心她的秘书说,「谢谢妳的关怀。但我这样东西是只保留给我未来的先生。」那位秘书在惊讶中学习性圣洁的新功课了。

### 肉体所思所欲(2.3ab)

我们的犯罪是里应外合。外合者是堕落的文化带来的罪恶之 试探,里应者是我们里头的原罪所酝酿出来的心思和欲望。2.1称 我们原来都是「悖逆之子」,我们会很讶异,堂堂优雅的中华文 化所熏陶出来的道德君子,也会是「悖逆之子」吗?

2.3ab的两片语的主动词是「放纵」(ἀνεστράφημέν),跟着的分词是「行」(ποιοῦντες)。肉体的私欲就是肉体和心中所喜好的。原罪是圣经上没有的词汇,但是十分准确地定位了隐藏在人人心中的邪情私欲,在保罗的书信里常用「肉体、连同肉体的邪情私欲」(加5.24)来表达。当人要犯罪时,原罪首先要说服我们的心思(διανοιῶν =心中所喜好的),这是心思中的「放纵」,到了成熟阶段,我们的意志就采取行动去做了。

雅各书说, 「<sup>1.14</sup>但各人被试探, 乃是被自己的私欲牵引诱惑的。<sup>1.15</sup>私欲既怀了胎, 就生出罪来;罪既长成, 就生出死来。」 人有良心在把关, 要犯罪也不容易, 有好几关要冲过:

私欲牵引诱惑→私欲怀胎→犯罪→罪扩大生出死来 在这每一步上,堕落的世俗和邪灵的催逼都不会缺席的。

耶稣曾对彼得说,「收刀入鞘罢!凡动刀的,必死在刀下。」(太26.52)彼得自以为是在事奉主,但是潜伏在他心思中的动机不单纯,乃是向主表功,显露他的优越。主在最后的一夜对门徒们说,今夜祂要被击打,羊群要分散了的时候,彼得说,「众人虽然为你的缘故跌倒,我却永不跌倒。...我就是必须和你同死,也总不能不认你。」(太26.31-35)

「凡动刀的,必死在刀下」是铁律。原罪永远不可以成为我

#### 第五篇 我们是神的杰作(2.1-10)

们行为的源头。基督徒行为的动机、目的、规范、方法和动力, 在我们重生归正后,都更新了。我们的动机是为了爱人,目的是 荣耀神,规范是十诫,方法是神的话,动力来自圣灵的同在与加力。

神在以利亚事奉大成功后赐他最大的礼物,就是让他在耶洗别的威胁下惨败(王上19.1-14)。以利亚失败在那里?别看他在迦密山顶一人力战850位假先知的英勇,当时他服事主有一个驱动力是以下他对主所说的话:

我为耶和华万军之神大发热心;因为以色列人背弃了你的约,毁坏了你的坛,用刀杀了你的先知,只剩下我一个人,他们还要寻索我的命。(王上19.10,14)

诸位可以从这一段话里洞察他的行为的「动机、目的、规范、方法、动力」了。难怪神要让他大失败,好叫他用正确的心态重新 开始事奉主。

### 邪灵运行尔心(2.2b)

撒但的工作频繁绵密,远远超出我们所想象的。以弗所书2.2-3的话虽说是在讲论未重生之人的光景,可是只要神的儿女没有靠主好好炼净,成为圣洁,这些话语说到我们的身上也不为过。换言之,对我们信主之人仍是十分到位的鞭策!

撒但的工作常是藏在我们的肉体里面、发挥其影响在我们所浸淫的文化之中,正如2.2所说的。耶稣曾警告彼得说,「西门!西门!撒但想要得着你们,好筛你们像筛麦子一样。」(路22.31)在主被卖的那受难的一夜,彼得真是被撒但筛掉了,幸好主洞烛机先说,「但我已经为你祈求,叫你不至失了信心,你回头以后,要坚固你的弟兄。」(路22.32)

爱德华滋曾说过这么一句话,发人深省:「撒但首先拉着你 ,不让你爱主;可是当你有心爱主后,他又常推你,使你过头成

为过激份子,破坏教会的和谐合一。|

你说谎吗?第九诫说,「不可做假见证陷害人。」(出20.16) 主耶稣在登山宝训里亲自诠释这诫命的意义:「你们的话,是,就说是;不是,就说不是;若再多说,就是出于那恶者。」(太5.37)「(魔鬼)心里没有真理,他说谎是出于自己,因他本来是说谎的,也是说谎之人的父。」(约8.44) 他是你的父吗?在教会生活中我们要十分谨慎,绝不可以说谎。耶稣说,

13.24天国好像人撒好种在田里,13.25及至人睡觉的时候,有仇敌来,将稗子撒在麦子里就走了。…13.30容这两样一齐长,等着收割。当收割的时候,我要对收割的人说,「先将稗子薅出来,捆成捆,留着烧;惟有麦子要收在仓里。」

千万别做稗子,要做「叫人活的灵」(林前15.45b), <sup>1</sup> 这样的人撒但拿你一点办法都没有,事实上主要我们做这样的人,「<sup>16.19b</sup>在善上聪明,在恶上愚拙,<sup>16.20a</sup>赐平安的神快要将撒但践踏在你们脚下。」(罗16.19b-20a)

你如果将撒但或魔鬼等字眼输入电子圣经,你会十分讶异,原来我们的仇敌是这样猖狂肆虐在人间在神国。其中最要小心的是牧长们。提摩太前3.1-7论监督/长老/牧师的经文里,两度提及魔鬼!保罗在此提及人的自高自大,就会落入魔鬼所受的刑罚;在众人毁谤下,又容易落入魔鬼的网罗里。保罗警告哥林多教会要提防撒但的「诡计」;怎么提防呢?对跟你过意不去的人,「显出坚定不移的爱心来。」(林后2.11,8)什么是爱,把哥林多前书13.4-8a的爱之歌经常唱在心里,加略山的爱是对付撒但的利器。彼得说,「要用坚固的信心抵挡他」(彼前5.9),还要向人加

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 约12.24所说的「若是死了,就结出许多子粒来」,林后4.7-12所描述的借着与主同死,将主的生发动在别人身上者,就是「叫人活/分赐生命的灵」。

上「显出坚定不移的爱心来」。

# 惊人的大救恩(2.4-7)

读到2.3,我们的心情跌到谷底,似乎人类没有盼望了,真要「死在过犯罪恶之中」了。你若读希腊文经文,心情会好多了,因为2.1-3都是主句前的子句,人类的历史本身是带着神赐给我们的救恩史,正式的好戏在2.4起上演。「然而」(δὲ)一字扭转了整个人类悲惨的命运。

「但神」一语「意味着有『如今』一字,可以看成是与2.2-3的『那时』,成一对比。」 $^2$  2.3一开始,神出场了,局面就立刻改观了。祂要做什么事呢? 2.4-7的主动词有三个(2.5a, 2.6),皆过去式,字头都有「同」( $\sigma$ υν):

叫我们与基督一同活过来 叫我们在基督耶稣里与他一同复活 叫我们与他一同坐在天上,

后面两个动词是用来诠释「同活」。

### 生命乃神专利(2.5b)

「同活」(συζωοποιέω)另一次出现在歌罗西2.13。如果我们要多明白它的意思,可看其字根(ζωογονέω x12),有10次指说唯有神可以赐下生命(约5.21x2, 6.63,罗4.17, 8.11,林前15.22, 45,林后3.6,提前6.13,彼前3.18)。在提摩太前书6.13那里,神是「叫万物生活的神」,祂是创造主。

罗马书4.17说, 神是「那叫死人复活(ζφοποιοῦντος)、使无变有的神」; 在此我们看见神不仅是创造主(使无变有), 也是救赎主(叫死人复活), 祂真是生命的大主宰! 然而神之为生命的主宰

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 100.

尤其显于祂复活的大能:祂叫基督复活,也叫在基督里的人复活。这个复活不仅是属灵的复活(如约6.63,林后3.6),也包括身体的复活(罗8.11,林前15.45)。

## 同字的大奥秘

以弗所书2.5b的「同活」就更具威力了。这三个动词用的都是过去式,意味着蒙恩者是奥秘地在基督复活升天时,同时发生了一件救赎大事,就是教会与基督「一同」复活、升天了。

以弗所书启示了我们许多救赎的道理,都是超乎我们所能理解的。我们什么时候蒙主拣选呢?万古之先、永远之前在基督里就蒙主拣选了,那时整个宇宙都尚未受造呢。主什么时候拯救我们脱离罪和死亡呢?当祂钉在十字架上之时(罗6.5-6,西2.12,20)」

在这里,我们还知道当主复活时,我们与祂一同复活;当主 升天坐在神的宝座右边时,我们也一样。教会是何等的荣耀,因 为我们与主一同安坐在天上,虽然我们的肉身仍旧生活在地上。 神将末世的荣耀与福份已经在基督里,预支在教会中间了。

# 远超一切能力(2.6)

「祂又叫我们在基督耶稣与祂一同复活,与祂一同坐在天上」里所用的动词(συνήγειρεν...συνεκάθισεν),与1.20,「就是照祂在基督身上所运行的大能大力,使祂从死里复活,叫祂在天上坐在自己的右边」(ἐγείρας...καθίσας)的字根,是一样的。换言之,2.6是1.20的教会版。保罗在1.16b那里为该教会代求,求主开他们的心眼,

1.19 并知道他向我们这信的人所显的能力是何等浩大, 1.20 就是照祂在基督身上所运行的大能大力, 使祂从死里复活, 叫祂在天上坐在自己的右边, 1.21 远超过一切执政的、掌权的、有能的、主治的和一切有名的, 不但是今世的, 连来世的也

#### 第五篇 我们是神的杰作(2.1-10)

都超过了。

现在到了2.6,神将祂运行在基督身上的能力,同样地运行到教会身上了,所以教会得以「与祂一同复活,与祂一同坐在天上」。与主一同复活意味着我们在基督里也胜过了死亡了;不只如此,我们也与主一同安坐天上,这意味着教会「远超过一切执政的、掌权的、有能的、主治的和一切有名的,不但是今世的,连来世的也都超过了。」教会也成了万有之首,这不正是神起初创造人类之时的原委吗(创1.26-28)?

### 显明主恩浩大(2.7)

2.7是教会该有的光景,将末日的荣耀今日就显明在天地之间:「要将祂恩典的极其丰富、就是祂在基督耶稣里向我们所施的恩慈,显明给后来的世代看。|

美国是个大蒙神赐福的国家,从殖民地时代起,就有第一次大奋兴(1740~1743)。不久,在革命独立战争期间,法国的无神论也伺机渗透了新成立的国家,因此美国初立时的属灵光景,与其前是一落千丈。然而第二次大奋兴十分别致,就是它持续十分久,长达四十年(1795~1830),不但感染了东岸,更更新了国界不断前进的西部。它也同时带动了整个美国的文化革命,圣灵的充满从教会漫溢到整个社会。它的力量强大到教会向社会表态,要求黑奴解放。<sup>3</sup>

整个十九世纪的美国除了被南北战争中断四年,其前的第三次大复兴与其后的第四次大复兴,到1900年左右,使这个国家可以说是自有基督教以来,第一个是真正「以耶和华为神,那国是有福的|大国度(诗33.12)。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Keith J. Hardman, Seasons of Refreshing: Evangelism and Revivals in America. Baker, 1994. 304 pages. 这是介绍截至1900年左右,美国四次大复兴的好书。

在1870年代欧洲尚未向美国大移民之前,美国的国民的重生百分比是75%左右。同时美国也逐渐在海外宣道上,与英国并驾齐驱,成为宣教大国。

神十分在意, 祂是否能「借着教会使天上执政的、掌权的, 现在得知神百般的智慧。」(3.10) 2.7说, 「要将祂恩典的极其丰富…显明给后来的世代看」一事, 应指人类历史的世世代代。教会必须复兴, 教会足以复兴, 因为神的能力太浩大了, 而且神的救恩太丰富了, 我们没有理由不相信复兴不会发生。2.7是目的子句, 换言之, 救恩不但有它永远的目的, 也有今日的目的 - 即将救恩的极其丰富显明给世人看, 包括天使。1.21所提到的天使, 就是3.10所提到的, 尤指堕落的天使说的; 当然也不排除蒙拣选的天使在内(太18.10, 路15.7, 10, 来1.14, 彼前1.12)。

# 救恩是本乎恩(2.8-9)

「你们得救是本乎恩」在本段里出现过两次,乃主旋律,这句话在福音派里没有问题。还有论及救恩是借着信心、而非出于行为,所谓「因信称义」的教义,福音派也都没有争议。但是一涉及「信心」的定位时,就聚讼纷纭了。2.8-9的重点是救恩是百分之百地出于神的恩典主权之作为,但另一方面,一定要人主动地去相信,所以就有争议了。

2.8的「这」(τοῦτο)何指呢?它是中性代名词,是指其前面的「信心」吗?信心是阴性的;是指再前面的「得救」(分词)吗?「得救」是阳性的。在文法上最安稳的判定是指2.8的「你们得救是本乎恩,也因着信」整句,这么说来,救恩与信心都不是出于自己,都是神所恩赐的。

我有一位好朋友,就我所知他属阿民念派,他讲了整卷以弗所书,出版了,送了我一本,所以我就看看他怎么看信心是神所赐的这道理。我翻到了2.8-9的这一段,我发现他讲得十分合符圣经,他就跟着经文走。他说,

#### 第五篇 我们是神的杰作(2.1-10)

在圣经里的「相信」表面上看来好像是人在作决定,要不要信靠主、相信主的名,但是弗2.8-10很清楚告诉我们,这「信」不是出于自己,乃是神所赐的...。有了神所赐的这种信心,你才会口里承认、心里相信(罗10.9)。徒3.16论到医治的信心也是来自于神,而非靠自己的意志力的。<sup>4</sup>

信心确实是神所赐的, 耶稣是「我们信心创始成终的」那一位(来12.2)。使徒勉励我们「当恐惧战兢, 作成你们得救的工夫」, 这工夫包括了我们的「立志、行事」, 信心的运作当然也在其中, 看起来相信是人的立志之作为, 可是使徒又说, 「你们立志、行事, 都是神在你们心里运行, 为要成就祂的美意。」(腓2.12-13)

信心就它的来源,是出于神;但就它的运作,是人的责任。 因此人要相信神,神也命令人相信耶稣基督的名(约壹3.23),这 是我们得着永生唯一的渠道(约3.16)。信心太重要了,因此主耶 稣多次对于那些信靠祂的人说,「你的信心救了你!」(太9.32, 可5.34, 路8.48 血漏妇人;可10.52, 路18.42 巴底买;路7.50 用 香膏抹主者;路17.19 十大痲疯) 相信主,我们责无旁贷的。

# 教会是神杰作(2.10)

神为什么赐下这么浩大的救恩呢?无他,因为神要我们以行善荣耀礼(参太5.16,20)。2.10a开头给教会一个新的定位,我们乃是神的工作( $\pi$ oί $\eta$ μ $\alpha$ ),这个字另一次出现在罗马书1.20,意指「所造之物」。可是在这里乃是神的「新造」(加6.15,林后5.17),它出于神的救赎,可以说是「新天新地」(赛65.17,66.22)。5

 $<sup>^4</sup>$  Solomon Chiang 江昭扬,基督荣耀的新妇 – 以弗所书解经讲道集。(加拿大恩 福协会,2010。) 65。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> F. F. Bruce, *The Epistles to the Colossians, to the Philemon and to the Ephesians. NICNT.* (Eerdmans, 1984.) 290.

蒙赎者的善行可是圣灵的果子,与先前肉体所结的果子截然不同。使徒从4.1到末了讲教会伦理时,一再强调新生命的善行,如持守教会合一,建立基督的身体,展现新人的公义、圣洁、知识,说实话,用恩慈、怜悯、饶恕待人,行事光明,摆出家庭的好见证,在公司里尊崇主。

2.7所说的, 「要将祂恩典的极其丰富…显明给后来的世代看」, 不就是说要「借着教会使天上执政的、掌权的, 现在得知神百般的智慧」(3.10)吗?因此, 教会的善行当然包括了属灵争战, 就是6.10-20所讲述的。简而言之, 就是「不可给魔鬼留地步」(4.27)。怎么在灵战中得胜呢?最重要的原则:用爱心。

许多人不是没有爱过弟兄,而是爱怕了,因为不少时候,爱人反被人恨,信任人反被人出卖。撒迦利亚书13.6的经文十分感人,可以应用在主身上:

必有人问祂说:「你两臂中间是甚么伤呢?」祂必回答说: 「这是我在亲友家中所受的伤。」

羔羊耶稣的美丽就在于祂为事奉神所受的伤痕,神记念。德兰修女说:「我发现有一个吊诡(paradox)的事:如果你爱人爱到受伤了,那么之后,你就不会再受伤了,只有更多的爱可以爱出去。」<sup>6</sup>服事主而有的伤痕,是基督精兵打仗而有的勋章。放心,尽管去爱,相信德兰修女的话,当你的身上带了属灵的「勋章」以后,你就不会再觉得受伤了,且有更多的爱可以流露出去,成为「叫人活的灵」(林前15.45),「死是在我们身上发动,生却在你们身上发动。」(林后4.12) 这正是神预备叫我们行的。

2022/10/30. RaleighCCC

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Edward K. Rowell, ed. *Quotes & Idea Starters for Preaching & Teaching*. (Baker, 1996.) 104.

#### 第五篇 我们是神的杰作(2.1-10)

# 祷告

### 你这不肯放我大爱

(O Love, That Wilt Not Let Me Go. H181)

- <sup>1</sup>你这不肯放我大爱 疲倦的我今息于你 我将余生还你若债 好使它在你这深海 能以更为丰溢
- <sup>2</sup> 你这照耀我路光亮 我将残灯带来交你 我心还你所借火亮 它的日子藉你阳光 就能更为明丽
- <sup>3</sup>你这用苦寻我喜乐 我心不能向你怨怼 暴雨乃是彩虹之辙 你的应许你必负责 转瞬便无眼泪
- \*你这使我抬头十架 我不敢求与你相离我的荣耀我已葬下 即此长出生命红花永远开放不已
- O Love, That Wilt Not Let Me Go. George Matheson, 1882 ST. MARGARET 8.8.8.8.6. Albert L. Peace, 1885

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌第六篇 神旷世伟大的工程(2.11-22)

### 经文: 以弗所书2.11-22

<sup>2-11</sup>所以你们应当记念:你们从前按肉体是外邦人,是称为没受割礼的;这名原是那些凭人手在肉身上称为受割礼之人所起的。<sup>2-12</sup>那时,你们与基督无关、在以色列国民以外、在所应许的诸约上是局外人、并且活在世上没有指望、没有神。 <sup>2-13</sup>但你们从前远离神的人,如今却在基督耶稣里,靠着祂的血,已经得亲近了。

<sup>2.14</sup>因祂是我们的和睦,将两下合而为一,拆毁了中间隔断的墙;<sup>2.15</sup>而且以自己的身体废掉冤仇,就是那记在律法上的规条,为要将两下借着自己造成一个新人,如此便成就了和睦。<sup>2.16</sup>既在十字架上灭了冤仇,便藉这十字架使两下归为一体,与神和好了,<sup>2.17</sup>并且来传和平的福音给你们远处的人,也给那近处的人。<sup>2.18</sup>因为我们两下借着祂被一个圣灵所感,得以进到父面前。

<sup>2.19</sup>这样,你们不再作外人和客旅,是与圣徒同国,是神家里的人了;<sup>2.20</sup>并且被建造在使徒和先知的根基上,有基督耶稣自己为房角石,<sup>2.21</sup>全房靠祂联络得合式,渐渐成为主的圣殿。<sup>2.22</sup>你们也靠祂同被建造,成为神借着圣灵居住的所在。

诗歌:我们成为一家人(有情天, 陈逸豪作)

# 灵程天路图画

以弗所书第二章整章在讲神的救赎大恩。它为什么讲两遍? 2.1-10不是讲完了吗?怎么2.11-22又讲了一遍?是讲两遍,但讲 法不一样,为什么呢?因为人类从伊甸园堕落得太深了,神要把 我们拯救回来,并恢复祂在我们身上的永旨,有能没有讲究,否 则没有办法把我们完全地拯救回来。

2.1-10的关键字是「罪」,所涉及的恩惠是称义;2.11-22的关键字是「远」,所涉及的恩惠是成圣。前者好像一幅救恩万里图,我们原来是「死在过犯罪恶之中的」(2.1,5),靠着神极丰富的恩典,我们成为神的新造了(杰作,2.10)。

创世记留下我们的始祖亚当和夏娃,从伊甸园被驱逐/打发出去(河河河)的那一幕(创3.23)。和合本与大多数的英译本都译作「打发/差派」,只有NIV和NLT译作「驱逐出去」。人类离神离到有多远?不认识神、不承认祂、不将荣耀归给祂,甚至咒诅祂、亵渎祂等。使徒保罗在悔改前就是这最极端型的(提前1.13)。

后者(2.11-22)好像一幅一灵程天路图,我们原来离神甚远, 靠着基督在十字架上流血所带来的与神和好,我们可以亲近神了,甚至被建造成为神所居住的圣殿!神拯救我们,不但要除去罪恶,称我们为义,祂还要将我们带回到祂的身边来,使我们成圣可以亲近祂。以弗所书的焦点是教会,这个被神称义的教会被祂呈现为祂的「杰作/新造」(10);同样的,这个靠主成圣的教会呈现为「新人…圣殿」(15,21),这是圣灵何等伟大而精致的工程。

在这大段经文里的代名词很有意义在内。2.1-13用「你们」, 2.14-18用「我们」, 2.19-22又用「你们」。保罗站在恩约的角度来看外邦人, 用了五个片语来形容。2.13是全段的钥节:「但你们从前远离神的人, 如今却在基督耶稣里, 靠着祂的血, 已经

#### 第六篇 神旷世伟大的工程(2.11-22)

得亲近了。」2.11-12是「从前远离神的」光景之细节,而2.19-22则是「如今亲近神」光景之细节。2.14-18则是基督在十架上如何成就这个神迹的原委。

# 我们离神多远? (2.11-12)

我们离神究竟有多远呢?我们是「外邦人」,相对于犹太人自称为「受割礼者」,因此他们又称外邦人为「未受割礼者」。割礼是神与亚伯拉罕立恩约的「证据」(创17.9-14),或称为「记号…印证」(罗4.11)。犹太人天天都会感谢神创造他为犹太人,而非外邦人。犹太男人更过份了,天天感谢神创造他为男人,而非女人。其实这些犹太人根本就误解神的本意,旧约先知老早就斥责犹太人说,割礼是心中要受的割礼,不是外在的(利26.41,结44.7,9,耶6.10,9.25-26,徒7.51,罗2.29,西2.11)。

然而割礼在旧约时代的恩约中确实扮演重要的角色, 2.12用了五点来诠释未受割礼的意义是什么:

与基督无关(Christless)、

在以色列国民以外(stateless)、

在所应许的诸约上是局外人(covenantless)、

活在世上没有指望(hopeless)、

没有神(Godless)

基督是恩约的中保,没有恩约,当然就没有中保的保护了。这是约伯最关切的,他自认为选民,在主恩约之下,那么在他受苦蒙冤时,中保在那里呢。感谢神,到末了中保在旋风中显现,并使他从苦境中转回(伯38.1,40.10)。

保罗归主后,切切地为他的骨肉之亲祷告:「他们是以色列人;那儿子的名分、荣耀、诸约、律法、礼仪、应许都是他们的。」(罗9.4)可见做以色列人多么重要,因为这是神的国啊!神在救恩史一切的作为打算尽在他们身上,外邦人就没这个福分

了。

「诸约」一词即「那儿子的名分、荣耀、诸约、律法、礼仪、应许都是他们的意思,这些都是恩约下的丰富,其中只有「礼仪」会过去(来8.13,太24.2,西2.16-17),然而它有它的预表意义:「你们既是无酵的面,应当把旧酵除净,好使你们成为新团;因为我们逾越节的羔羊基督已经被杀献祭了。」(林前5.7)这些礼仪是为引领我们归向基督。

因为没有恩约,我们没有地平线外的永世盼望,肉身的死亡成为人人无法逃开的魔咒。没有神的意思神无法成为我们的救赎主,即便我们承认祂是造物主也罢。

所以William Hendriksen用五个字总结没信靠主的人是, 「没有基督、没有国度、没有恩约、没有盼望、没有神!」

# 十架恩惠密码(2.14-18)

2.13的十架叙述将人类悲惨的命运翻盘了,它一开始有一个连接词「但」(δὲ),不可漏译。2.14-18是一个句子,由连接词「因」(γάρ)引导,用来解释主在十字架上拯救我们,至终使我们得以亲近神的细节。

主要动词是:祂「是」(ἐστιν)我们的和睦,接着它陪衬了三个过去分词:

合(ποιήσας)、拆毁(λύσας)、废掉(καταργήσας)

过去分词的意思是,在这些动作做完以后,才有主动词所讲的事发生。主的工作有破有立:

### 拆毁隔断的墙(2.14c)

破也者之一是「拆毀了中间隔断的墙」:这座墙是以色列院与外邦人院之间的墙,它将外邦人隔断在圣殿之外,他们顶多只能在这道墙外遥望神所在的居所,但不得靠近。1871年在圣殿区

#### 第六篇 神旷世伟大的工程(2.11-22)

考古挖到了一块古碑,有一尺厚,其上言明「外邦人不可踰越围堵圣殿的隔离的墙;违犯被擒者自当负必死之责。」

要将福音传向普世之人,正是以弗所书所说的神的奥秘,借着基督的死成就了。我们在福音书里多次看到主有意要打破这个禁戒。马太福音第一章的家谱言明耶稣的DNA里有喇合与路得的外邦人成份(太1.5,路3.32)。耶稣在家乡拿撒勒所讲的第一篇讲辞,惹怒了乡亲。祂宣告「神悦纳人的禧年」来到了,众人听得欢欣。可是祂举了两例,都是外邦人蒙以利亚和以利沙施行神迹、恩待他们;之后,他们要把祂从山崖推下去(路4.25-30)。

耶稣称赞百夫长的信心,是祂在以色列人中没有遇见过的(路 7.9)。你能想象吗?耶稣漏夜过海,为的是平明赶出格拉森鬼附者身上的群鬼 - 格拉森是外邦人(路8.26)。我们所耳熟能详的永远不渴的活水,其领受者是比外邦人更糟的撒玛利亚妇人(约4.1-15)。在耶稣死的那极其神圣的一刻,地大震动,第一个觉得「极其害怕说,这真是神的儿子」的,是谁呢?百夫长(太27.54)。

然而最重要的是神的儿子在十字架上做了这一惊天动地的大事,「拆毁了中间隔断的墙」,从此基督的奥秘 - 「外邦人在基督耶稣里,借着福音,得以同为后嗣,同为一体,同蒙应许」(弗3.6),就得以实现了。耶稣既复活之后,可以命令门徒们说,「但圣灵降临在你们身上,你们就必得着能力…直到地极,作我的见证。」(徒1.8)

### 以身废掉冤仇(2.15ab)

破也者之二是「以自己的身体废掉冤仇,就是那记在律法上的规条」(弗2.15ab),何意呢?难道主要将律法废去吗?最清楚的诠释是歌罗西书2.14的话,「又涂抹了在律例上所写攻击我们,有碍于我们的字据(χειρόγραφον),把它撤去,钉在十字架上。」字据就是欠债的字条。主不是要将律法废掉,而是将我们的欠债

钉在十字架上,由祂来偿付,因此合符律法的精神,而将这些攻击、控诉撤去。

然而对于一个犯罪之人来说,那些他做不到的律法及其规条,就像「冤仇」。基督在十字架上替我们承受全部的罪刑了。 将两下合为一(2.14b)

立也者是「将两下合而为一」(2.14b)。学者对于何为「两下」(2.14, 16, 18 ἀμφότερος; 2.15 δύο),有不少看法。然而从上下文可以很笃定地判断,「两下」即指以色列民与外邦人。保罗在书写这一段时,代名词的使用之讲究是有深意的。2.14-18用「我们」,即保罗把他自己也算进去了。道理很简单,保罗认为他也因着基督的十架功劳,而与神和好、与人和好,真正地受了非人手所受的割礼,成为真选民。他在这里所看到的「我们」,有外邦人也有犹太人,都是借着基督的救赎,而计入选民之列。

### 造成一位新人(2.15)

2.15的「为要」(ἴνα)引导目的子句,其两个假设语气动词都是过去式的。第一个目的,神将两下造成一位「新人」(2.15c),这是团体性的新人,乃是教会,当然基督乃是这位新人的元首。因为这位新人是两下合而为一的,他象征了水平面的和睦 – 犹太人与外邦人之间的和睦(2.15d)。

### 归为一个身体(2.16)

第二个目的,将两下归为一个「身体」(2.16,4.4),这身体也是团体性的,当然指着教会说的。这个新「身体」的产生,是因着基督在十架上销灭了律法对我们的定罪。

这里的「冤仇」是指着律法说的,因为它控诉我们、定罪我们、治死我们,我们无处可逃。可是基督在十架上「涂抹了在律例上所写攻击我们,有碍于我们的字据,把它撤去,钉在十字架

### 第六篇 神旷世伟大的工程(2.11-22)

上 | 了(西2.14), 骤然之间, 我们可以与神和好了。

与神和好带来两个结果,向外传与神和好的福音,向神则是与神亲近。虽然在2.11-22没有提及成圣,就正如同2.1-10没有提及称义一样,但成圣的意义已包涵在其中。2.13讲到宝血所带来的结果之一就是,人被分别为圣了,因此他们可以亲近神了。不但有主血所洗净,而且有圣灵的恩膏,就如旧约时的祭司们一样,2.11-18的手续犹如承接圣职之礼(利8.22-30);如此,他们就得以亲近神服事祂了。

# 灵程万里图画(2.19-22)

彼得的话可以投下更多亮光,让我们看明神的救恩:

<sup>2.5</sup>你们来到主面前,也就像活石,被建造成为灵宫,作圣洁的祭司,借着耶稣基督奉献神所悦纳的灵祭。…<sup>2.9</sup>惟有你们是被拣选的族类,是有君尊的祭司,是圣洁的国度,是属神的子民,要叫你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。(彼前2.5, 9)

我们再对照2.12来看,如今这些外邦人的光景,与先前的五个没有完全翻盘了。没有一段经文比以弗所书2.19-22这段经文、更能刻划教会的究竟。教会被分别为圣,成为神所居住的圣殿!

基督徒归主的一生就是一幅灵程万里图,我们要不断成圣,使我们可以更加亲近神。不只是圣徒个人,而且是一处教会的建造,是否她能呈现末日新耶路撒冷教会的小影,应该是。2.21说「渐渐(αΰξει)成为主的圣殿」。

# 宝血开启天境(2.13)

最后我们再回来看第13节。想到主的血,你想到什么?罪得赦免。是的,这是主的血所赐极其宝贵的恩典,它一直这样地在父神面前为我们诉说美言(来12.24)。

但是第13节这里,主的血所要启示我们的是另一番景象,我们用以色列人一年一度的大赎罪日的救赎来看,就十分清楚了。那一天,大祭司要带着公山羊的血进入至圣所,将血「弹在施恩座上面」(利16.15)。不过更明亮的启示记载在希伯来书10.19-21:

10.19 弟兄们,我们既因耶稣的血得以坦然进入至圣所,10.20 是借着他给我们开了一条又新又活的路,从幔子经过,这幔子就是祂的身体。10.21 又有一位大祭司治理神的家!

这是至圣所光明境界的教会。

2.11-22叫做「进入幔内享受基督」, 2.1-10叫做「出到营外 见证基督」。愿主因我们得到荣耀。

2022/11/6. RaleighCCC

# 祷告

我们成为一家人

我们成为一家人 因着耶稣 因着耶稣 成为神儿女 我们成为一家人

因着耶稣 因着耶稣 成为神国的子民因着耶稣得洁净 因着耶稣 入光明

> 因着耶稣同享复活的生命 同享生命的喜悦 同在主爱中连结 因着耶稣同受丰盛的产业

我们成为一家人 因着耶稣 因着耶稣 成为神儿女 我们成为一家人 因着耶稣 因着耶稣 成为神国的子民 因着耶稣同敬拜 因着耶稣蒙慈爱

### 第六篇 神旷世伟大的工程(2.11-22)

因着耶稣彼此恩慈来相待 或在喜乐中欢唱 或遇苦难同哀伤 因着耶稣同渡人生的风浪

选自诞生专辑

词/曲:陈逸豪, 2002

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第七篇 基督测不透的丰富(3.1-13)

经文: 以弗所书3.1-13

3·1因此,我保罗为你们外邦人作了基督耶稣被囚的,<u>替你们</u><u>祈祷。</u>3·2谅必你们曾听见神赐恩给我,将关切你们的职分托付我,3·3用启示使我知道福音的奥秘,正如我以前略略写过的。3·4你们念了,就能晓得我深知基督的奥秘。3·5这<u>奥秘</u>在以前的世代没有叫人知道,像如今借着圣灵启示祂的圣使徒和先知一样。3·6这<u>奥秘</u>就是外邦人在基督耶稣里,借着福音,得以同为后嗣、同为一体、同蒙应许。

3.7我作了这福音的执事,是照神的恩赐,这恩赐是照祂运行的大能赐给我的。3.8我本来比众圣徒中最小的还小,然而祂还赐我这恩典,叫我把基督那测不透的丰富传给外邦人,3.9又使众人都明白,这历代以来隐藏在创造万物之神里的奥秘是如何安排的,3.10为要借着教会使天上执政的、掌权的,现在得知神百般的智慧。3.11这是照神从万世以前,在我们主基督耶稣里所定的旨意。3.12我们因信耶稣,就在祂里面放胆无惧,笃信不疑地来到神面前。3.13所以,我求你们不要因我为你们所受的患难丧胆;这原是你们的荣耀。

诗歌:何等权柄耶稣尊名(All Hail the Power of Jesus' Name.)

# 荣耀的题外话

以弗所书3.1本身没有动词,似乎语气不完全;如果我们对照3.14一开始的「因此」的话,更易明白保罗在此是准备要为该教会祷告。保罗在这卷书信里有两段伟大的祷告,1.15-23是求启示的祷告,而3.14-21是求经历的祷告。3.1的「因此」是根据上文(2.11-22)而来的。第二章讲基督的救赎,但是使徒讲了两层:第一层(2.1-10)讲罪人如何称义,解决罪恶带来定罪的问题;第二层(2.11-22)讲外邦人如何成圣,解决罪恶带来与神疏离的问题。

神的儿女一旦称义了,就可以行善荣耀神;然而我们一旦成圣了,就可以被主建造成为祂居住的圣殿,这乃是神创造人类的永旨!

以弗所书与歌罗西书是姊妹篇,以下的对照经文将帮助我们 更确切地明白本段经文的微言大义:<sup>1</sup>

| 歌罗西书  | 思路进程    | 以弗所书      |
|-------|---------|-----------|
| 1.23c | 保罗的自荐   | 3.1       |
| 1.24  | 使徒的受苦   | 3.1, 13   |
| 1.25  | 使徒的职份   | 3.2,      |
| 1.26  | 隐藏奥秘的启示 | 3.4, 5, 9 |
| 1.27  | 这奥秘的内容  | 3.6       |
| 1.28  | 福音的宣扬   | 3.8-9     |

延续着这样荣耀的感觉,使徒为教会代祷,要我们深深地经历基督的大爱;之前他决定讲一段题外话(3.2-13),其实不能算是插播,因为它的思绪着重外邦人所蒙浩大的恩惠,在此用「测不透的丰富」一语来描述(3.8)。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lincoln, *Ephesians*. 169.

#### 第七篇 基督测不透的丰富(3.1-13)

这段题外话其实是以弗所书的核心思想:外邦人在神的永旨中的地位与涵意。原文经文有三个句子,思路如下:从保罗的使徒职权,聚焦在外邦人有份于教会的奥秘(3.1-7);从这奥秘连系到神在这宇宙中之计划(3.8-12)。末了,使徒用自身苦难勉励教会,要引以为荣,因为苦难引入神的永旨之荣耀(3.13)。<sup>2</sup>

# 大马士革震撼(3.3)

在这段里, 奥秘是重要的字眼。这奥秘是什么呢? 乃是「外邦人在基督耶稣里, 借着福音, 得以同为后嗣, 同为一体, 同蒙应许。」(3.6) 这是保罗的大马士革的经历(徒9.1-9, 22.1-11, 26.12-18), 太神圣了, 他一再在书信里提及它。

当时保罗在逼迫教会一事上,是急先锋。他不但在犹大地逼迫他们,甚至从大祭司那里求得了特许文件,容他到国外去逼迫基督徒。就在他来到大马士革城外时,有一道「大光四面照着我」,把他击倒在地,并对他说:「扫罗! 扫罗! 你为甚么逼迫我?」他就问说,「主啊,你是谁?」「我就是你所逼迫的拿撒勒人耶稣。」(徒22.6-8)

太震撼了,耶稣就是基督!祂是神的儿子(加1.12,16)。他在 光中得见真光-耶稣基督,听见祂的启示。他骤然瞎了,但中心 清楚得很,接着问主,「主啊,我当做甚么?」(徒22.10)主对他 说,

我差你到他们[外邦人]那里去,要叫他们的眼睛得开,从黑暗中归向光明,从撒但权下归向神;又因信我得蒙赦罪,和一切成圣的人同得基业。(徒26.18)

对这位属「便雅悯支派的人...希伯来人所生的希伯来人;就律法说...是法利赛人;就热心说...是逼迫教会的;就律法上的义说...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 168.

是无可指摘的」而言(腓3.5-6),这启示不啻就是晴天霹雳,太震撼了,完全颠覆了他的世界观。

但是当他遇见了「那从天上来的异象」~基督后(徒26.19), 他的一生改变了,「以认识我主基督耶稣为至宝...向着标竿直 跑。」(腓3.8, 14a) 以上的话可以总结在「用启示使我知道福音的 奥秘,正如我以前略略写过的」一语里(弗3.3)。

# 旷野所得启示(3.4-5,9)

然而这启示太大了,这奥秘太深了,保罗需要好一段时间安静在主面前,吸收并消化这启示。他在这里说,「这<u>奥秘</u>在以前的世代没有叫人知道,像如今借着圣灵启示祂的圣使徒和先知一样。」(弗3.5)他在加拉太书里说,

1.16既然[神]乐意将祂儿子启示在我心里,叫我把祂传在外邦人中,我就没有与属血气的人商量,1.17也没有上耶路撒冷去见那些比我先作使徒的,惟独往阿拉伯去,后又回到大马士革。

他在那旷野待了三年,之后才「上耶路撒冷去见矶法,和他同住了十五天」,并见了「主的兄弟雅各」(加1.18-19)。为什么只见他们两位呢?只有一个目的,和他们交通他所认识的主耶稣(参林前15.8),并分享「这历代以来隐藏在创造万物之神里的奥秘,是如何安排的。」(弗3.9)那三年保罗就像天天走在以马忤斯的路上,让基督指点他旧约圣经里隐藏的救恩的奥秘,并明白那奥秘在整个救恩史上,是怎样安排的。

当然他的使徒职分也从他们那里得到印证(加2.9), 因为神把 关切外邦人救恩的「职分」(οἰκονομίαν), 托付给他了(弗3.2, 参 西1.23c)。

### 第七篇 基督测不透的丰富(3.1-13)

# 永古隐藏奥秘(3.6)

保罗书信多处提及这奥秘(罗16,25-26, 林前2.7-13, 西1.26-27), 不过讲得最清楚的莫过于以弗所书3.6: 「这<u>奥秘</u>就是外邦人在基督耶稣里,借着福音,得以同为后嗣,同为一体,同蒙应许。」

## 同蒙应许

其实救恩是流向普世,最早的象征应是伊甸园里、从园中当中流出来的那道河,分为四道,分别流向全地的四方(创2.10-14)。恩约首次清楚地跟人缔订时,是和亚伯拉罕立约的,谁是受益者呢?「地上的万族都要因你得福。」(创12.3c)加拉太书根本就称这事为「传福音给亚伯拉罕...万国都必因你得福。」(加3.8)

以弗所书2.11-22用十分清楚的话语, 诠释了主藉十字架带来和好的福音, 使外邦人与以色列人在基督里同蒙救恩的应许。

耶稣降生时,最引人吸睛的庆贺者是来自东方的博士们(太2.1)。可别忘了,在耶稣的家谱里,喇合与路得都是外邦人(太1.3,5,路3.32-33)。第一位得到主所赐的生命活水泉源者,是撒玛利亚妇女,不是以色列人(约4.7)。最著名的赶鬼对象,是加利利海东岸十城区的格拉森人,那里是养猪的外邦人,不是以色列人(可5.1)。耶稣很少夸人的,偏偏被祂夸「信心是大的」只有两次(太15.28,路7.9),都是外邦人:迦南女子、百夫长。著名的「一粒麦子」的讲道,是讲给希腊人听的(约12.21)!耶稣在十架上被钉死时,第一位认信并见证的,是外邦人:行刑的百夫长,他认信耶稣说,「这人真是神的儿子」(太27.54,可15.39)、「这真是个义人」(路23.47)。

我们可以用以弗所书2.12的语汇来描述今日外邦人的光景: 「今时,我们与基督有关,在以色列国民以内,在所应许的诸约上是圈内人,并且活在世上有指望,有神。」

### 同为一体

外邦人与以色列人同样都因着基督的救赎,成为一个新人,基督是我们的元首,而我们是祂的身体,我们也彼此互做肢体(弗1.23, 2.15, 4.12-16)。

3.8说,神「还赐我这恩典,叫我把那测不透的基督的丰富传给外邦人」。我们要怎样领会「基督的丰富」(πλοῦτος τοῦ Χριστοῦ)之词串呢?歌罗西2.9-10a说,「²-9因为神本性一切的丰盛都有形有体地居住在基督里面,²-10你们在祂里面也得了丰盛。」一切属神的丰盛都存在基督里面,唯有当我们与基督同为一体时,我们才得了那丰盛。

歌罗西1.27也说,「这奥秘在外邦人中有何等丰盛的荣耀,就是基督在你们心里成了有荣耀的盼望。」与主同为一体是动态的:以弗所书1.23说,「教会是祂的身体,是那在万有中充满万有者的丰满。」这丰满是测不透的,所以这个在基督里的充满,是动态的。

### 同为后嗣

我们都得了儿子的名分,就是与主一同承受父神赐予属灵的、有形有体的丰盛(西2.10)。神太丰富了,所以使徒祷告说,要我们「和众圣徒一同明白基督的爱是何等阔长高深」(弗3.18)。这里的众圣徒是指所有的圣徒-天上、地上的各家-神在基督里的丰富太阔长高深了,必须要历世历代的众圣徒,也就是凡在主的身体里的肢体,一同来经历它。

承受这个丰富,可以面见父神,就是儿子名分的实际。我们与主同做后嗣。福音书里没有比浪子回头的比喻,更能表达什么是做父神后嗣的意思。当小儿子悔改归回父家时,他被父亲拥抱、亲吻。以往的荒唐都得赦免就别说了,不只如此,他还得穿上好的袍子、戴上象征恩约的戒指、穿上奴仆没有的鞋子、享受肥

#### 第七篇 基督测不透的丰富(3.1-13)

牛犊、吃喝快乐、作乐跳舞,他可是经历到父亲应许的话语, 「我一切所有的,都是你的。」(路15.20-32)

# 教会成长苦难(3.1, 13)

神在万民中呼召人出来,以建造教会,这是祂的永旨,你可以想象撒但是多么忌恨这事,他当然予以无情的打击 - 于是属灵的争战就爆发了。以弗所人是在大争战中归主的(徒19.12, 13-18, 19-20, 23-41, 参西1.13, 帖前2.2), 而今他们也必面临苦难。然而使徒亲身说法:

现在我为你们受苦,倒觉欢乐;并且为基督的身体,就是为教会,要在我肉身上补满基督患难的缺欠。(西1.24)

所以, 我求你们不要因我为你们所受的患难丧胆;这原是你们的荣耀。(弗3.13)

这两节是平行经文。启示录第12章给我们看到一幅宇宙性的争战 ,是大红龙(即古蛇、撒但、魔鬼)攻击那位宇宙性的妇人(教会)、 而引发的争战。耶稣在最后一夜告诉门徒们说,

15.18世人若恨你们,你们该知道,恨你们以先已经恨我了。...<sup>15.19b</sup>只因你们不属世界,乃是我从世界中拣选了你们,所以世界就恨你们。<sup>15.20ab</sup>你们要记念我从前对你们所说的话:『仆人不能大于主人。』他们若逼迫了我,也要逼迫你们。

由苦难进入荣耀,是主耶稣也是凡在基督里的人必走的生命途径(路24.26,罗8.17b)。彼得解释主耶稣所说的登山宝训第八福,最为到位:「你们若是为基督的名受辱骂,便是有福的;因为神荣耀的灵常住在你们身上。」(彼前4.14)「如果我们和祂一同受苦,也必和祂一同得荣耀」(罗8.17b);这经文的意思似乎是说我们将来必定与主同得荣耀(参太19.28-29,路22.28-30,林后4.17-18,启3.21),

成长带来欢乐,也带来痛苦。保罗在此勉励我们,要在我们身上「补满基督患难的缺欠」!我小时生病,母亲澈夜守在我旁不眠,她为我受苦,好叫我得医治长大。教会身体就是这样,你要常为别人儆醒,甚至为他受苦,补满教会身体该受的患难。不要害怕撒但挑拨的完美风暴,用认罪、赦免、包容、恩慈、怜悯,不但渡过这风暴,而且得胜有余。你觉得「神荣耀的灵常住在你们身上」吗?

# 长大成人见证(3.8-13)

教会长大成人,是撒但最忌惮的。大家还记得今年读过的尼希米记吗?城墙倒塌了,仇敌可以任意地挑拨离间,可是一旦城墙建妥了,就是教会的身体长大成熟了,神的儿女就可好好地守节敬拜神,读经而向主认罪,但也支取主的恩约,利未祭祀的制度恢复了,十分不道德的异族不得入城。还有他们只要把城门一关,就可以好好守住安息日的敬拜,把那些做生意的外邦人挡在门外。神的儿女们在婚姻上的圣洁也展现出来了,这样,圣徒的家庭生活、儿女教养才会走上轨道(参尼8-13章)。

教会的见证是现实性、宇宙性的,主祷文的每一句都是为着今日的实现的。六个祈求的钥句是「在地如天」,要享受主祷文的境界吗?大家戮力将教会的身体建造起来:

3.10 为要借着教会使天上执政的、掌权的,现在得知神百般的智慧。3.11 这是照神从万世以前,在我们主基督耶稣里所定的旨意。

这些执政的、掌权的乃是那些「管辖这幽暗世界的,以及天空属灵气的恶魔」(6.12),但不用害怕,因为「神荣耀的灵常住在你们身上」(彼前4.14),神的智慧就是用软弱之辈,把「基督那测不透的丰富」传递与感染出去,这是神今日在我们身上的旨意,让我们用尼希米的智慧来回应今日的世代吧。

#### 第七篇 基督测不透的丰富(3.1-13)

2022/12/4. RaleighCCC

# 祷告

何等权柄耶稣尊名 (All Hail the Power of Jesus' Name.)

「何等权柄耶稣尊名 天使全数俯伏 天使全数俯伏 献上冠冕同心尊敬 \*冠祂...冠祂 冠祂 冠祂 冠祂 冠祂万有之主 你们历代殉道众圣 要从祭坛欢呼 要从祭坛欢呼 同声高举耶西的根 你们被选以色列民 已从罪中蒙赎 已从罪中蒙赎 颂赞那位恩典之王 "罪人的心永不能忘 苇子苦胆酸醋 苇子苦胆酸醋 今将所赢献祂脚前 "但愿地上万族万民 都向救主欢呼 都向救主欢呼 荣耀尊贵都归祂名 "亿万群众拥挤之中 我也一同俯伏 我也一同俯伏 参加他们永远歌颂

All Hail the Power of Jesus' Name. Edward Perronet, 1779 DIADEM 8.6.6.8. Ref. James Ellor, 1838

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第八篇 在爱中生根立基(3.14-17)

经文: 以弗所书3.14-17

3.14因此,我在父面前屈膝,3.15天上地上的各家,都是从祂得名,3.16求祂按着祂丰盛的荣耀,借着祂的灵,恩准你们里面的人刚强起来,3.17使基督因你们的信住在你们心里,而你们也得以在爱中生根立基。

诗歌:耶稣你的全胜的爱(Jesus, Thine All Victorious Love)

# 层层高升祷告(3.14-19)

这是一段祷告,保罗向父神屈膝,祂的权柄统管万有。所求的事由三个ἵνα导引;这三点祈求层层升高。¹我们先要注意,以弗所书的重点是教会,本书信是写给全教会的,所以这个祷告也是为教会经历基督而有的祷告。文法分析见另页。

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Andrew T. **Lincoln**, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 197. 那么,它们之间的关系怎样呢? 「第二求预设第一求,并建立在其上。」(207-208) 但是Harold W. **Hoehner**虽然有些看法不同,其实是一致的。他把第一求视为要求,而后两求当作第一求的目的。这样的诠释等于是将三求的内容当作三个层次。见Hoehner, *Ephesians: An Exegetical Commentary*. (Baker Academic, 2002.) 476. Markus Barth的看法与前两位相似。见Barth, *Ephesians. The Anchor Bible*. (Doubleday, 1974.) 1:368.

第一求(3.16-17)又有三个小点,里面的人刚强起来(3.16)与基督的内住(3.17a)是等价的,其目的是使教会「在主爱中生根立基」(3.17b)。→爱的根基

接着,有了第二求(3.18-19a)。原文是「…[祂]是何等阔、长、高、深」,没有「爱」一字。但是就其上下文,加上这字是顶适宜的。乃是求神使教会 - 不只是圣徒个人 - 能以借着经历基督的爱,认识基督的伟大。「阔长高深」的四度只是为强调主爱的丰满,无意成为一种数学上的维度,但我们确实可以就着所提示的四度,来思想基督的爱是何等地丰满! →爱的成长

第三求(3.19b)呼应着以弗所书1.23的教会的定义, 经历基督的爱是教会达到她的标竿的道路。3.20-21的颂词则按着以上祷告的思路, 将颂赞归给神。→爱的丰满

保罗的这个伟大的祷告里,我们看见了教会建造的途径,而且是惟一的途径-爱的途径。在主的爱中生根、成长、并且达到丰满。

<sup>14</sup>因此,我屈膝,<u>求祂</u> [ἵνα]<sup>16</sup>恩准[δῷ]你们:

> 全按着祂丰盛的荣耀, 里面的人刚强起来,

> > 仓借着祂的灵,

金以能力

<sup>17</sup> 使基督住在你们的心里,生根、立基,

**&因信 &在爱中** 

[ἵνα] 18能[ἐξισχύσητε]以

第八篇 在爱中生根立基(3.14-17)

明白基督的爱是何等阔、长、高、深, 仓和众圣徒

金一同

19 并知道基督的爱是过于人所能测度的,

[ἵνα]叫你们能被充满[πληρωθῆτε] $\rightarrow$ 以至于[εἰς]达到一切的丰满。

# 爱乃惟一途径

以弗所书是新约教会建造的蓝图。摩西怎样上到西乃山顶取得建造会幕的山上的样式(出25.9, 40等),大卫怎样被神的灵感动看见了神用祂的指头所划的圣殿样式,同样地,使徒保罗也在启示中,将新约教会荣耀的异象,传递给教会。究竟什么是教会呢?全圣经最重要的定义在以弗所书1.23,「教会是祂[基督]的身体,是那在万有中充满万有者所充满的。」([τῆ ἐκκλησία,] ἤτις ἐστὶν τὸ σῶμα αὐτοῦ, τὸ πλήρωμα τοῦ τὰ πάντα ἐν πᾶσιν πληρουμένου.)

3.14是一个祷告的开始,保罗在3.1就说要为教会祷告。他为什么要祷告呢?3.14一开头他就说「为此」,这是指着什么呢?乃是指着3.6说的。这就是教会!她「与基督同为后嗣」,承受什么呢?乃是「基督那测不透的丰富」(3.8),或说「有形有体地藏在基督里面」的「神本性一切的丰盛」(西2.9)。教会太有份于神的荣耀了!原来教会正是神用来装盛神丰满荣耀的器皿,所以说,教会乃是基督的丰满。这是神的永旨,也是神的智慧(弗3.10-11)。

当保罗看见了这一点时,他就为教会祷告,好叫教会能进入这一个丰满!这个祷告和1.15-23的祷告不同。第一章的祷告是求主使教会能看见她在基督里的丰盛,这里的祷告则是求主使教会经历这一个丰盛。神是一位这么伟大的神,我们要怎样经历祂的丰满呢?在这里我们看见有一条途径:基督的爱。

向谁祷告呢?向父神。祂是一位怎样的神呢?「天上地上的

各家,都是从祂得名」(1.15)。这是什么意思呢?神将整个造物都交给人类来管理,祂怎样实行呢?祂叫各种动物从亚当面前走过,并叫亚当给它们取名。亚当为万物起名,就代表说他的权柄在万有之上。那么,父神更是那一位统管万有的掌权者,祂掌管地上的各家-包括人类,和天上的各家-乃指所有的天使,不论是顺从祂的或悖逆祂的天使。神既创造了宇宙,祂就是至高者,这位至高的造物主正是使徒祷告的对象。

# 制高点上祷告(3.16-17)

3.16-17是第一求的内容,其主动词是「叫」(δῷ),翻译成「恩准」更好。这一个求是「按着祂丰盛的荣耀」而求的。这一个求十分重要,这是使徒整个祷告的根据:祂丰盛的荣耀。使徒不只是在这里求主使人得到神怜悯的爱而已,并求蒙神怜悯的人进入及彰显神丰盛的荣耀!保罗是站在属灵的制高点,为着神的永远的旨意祷告。

我们这一群蒙恩的儿女们,就是教会,要怎样彰显神丰盛的荣耀呢?接着使徒有两个小的祷告,这是他在以弗所书里一贯的异象:(1)借着圣灵的能力,求主恩准教会这一位新人茁壮起来;(2)因着我们的信心,求主恩准基督更多地住在教会这一个圣殿之内。

在旧约里,会幕支搭起来时,神的荣耀就充满了会幕,到一个地步,连摩西都无法走进帐幕(出40.34-35)!当所罗门的圣殿建成时,同样的事情又发生了,连祭司们都不能站立供职(王上8.10-11//代下5.13-14)。

使徒行第二章记载了新约教会第一次刚强地站立起来的时候 ,不也是圣灵大大地浇灌,神的荣耀像大风、像烈火一样地充满 在门徒的身上!

启示录到了末了第21章时,它让我们看见了将来在永世里,

#### 第八篇 在爱中生根立基(3.14-17)

教会像什么呢?乃像新耶路撒冷城,矗立在新天新地里。这座城里有没有圣殿呢?没有!可是启示录21.22说「主神全能者和羔羊为城的殿」。其实整个新城就是永世的圣殿,神丰盛的荣耀借着这城照射出去了。

# 必须生根于神(3.17b)

那么,要怎样才能有效地叫教会 - 这位新人 - 长大成熟、刚强起来呢?使徒继续祷告:「在爱中生根立基」。这是一个十分特殊的动词分词片语,其力量有如祈使/命令句一样。<sup>2</sup> 如果要将一栋大楼盖起来,最重要的是打地基。如果要一棵树长得高,它的根必须长得相对地深。北加州有全世界最古老、最高挺的巨树,分两种(species),一种叫加州红杉在Sequoia National Park,可以高达300英尺;另一种叫海岸红杉在Redwood National Park,可以高达363英尺。树龄可以高达3,000年之久!有三棵;超过2,000年者有79棵。我们很难想象一棵树比基督降生还要古老,当埃及人在盖金字塔时,它就已经在那里成长了。在冰河时代以后,巨木最大的敌人是森林大火。因为树的根又深又广,巨木总是能够吸到百吨多的水份、贮藏在树干里,而逃过一劫。我记得去Yosemite National Park玩时,导游说,这些巨木能够活到上千年之久,还多亏得森林大火呢!因为每次发生大火焚烧时,森林内的虫害就被火烧死,这些巨木反而存活下来。

我们这一带(NJ)每年总是会有飓风,时速高达60英哩以上。 那些被吹倒的树都有一个共同的特征:根不深不广。平时风和日丽,这些树的叶子也十分浓密,看不出来它是那样的弱不禁风; 但是飓风一来,它就倒下了!同样的,基督徒必须要生根于神!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Markus Barth以为这两个分词是独立分词,与上下文的关系十分疏离。...可能有祈使/命令句的力量。见Barth, *Ephesians 1-3*. The Anchor Bible. (Doubleday, 1974.) 371-372.

今天我们怎么衡量自己的教会呢?财务收入,受洗人数,崇拜热度,团契关怀,主日人数等等?不错,这些都是重要的参数,让我们来衡量我们自己的光景。不过最重要的乃是生根于神(西2.7,参太13.6,21//可4.6,17//路8.13)。什么叫做「生根于神」呢?生根于神的意思乃是:「你们的生命乃是与基督一同藏在神里面。」(西3.3)

树木的危机是根不够深,大楼的危机是根基不够稳,神儿女的属灵光景也是一样,最怕的就是没有生根于神。在使徒末期,以弗所教会是最重要的教会之一,这个教会实在蒙恩,先是保罗来建立了这个教会(A.D. 53-55),后来又有约翰亲自来坐镇在这教会,这个教会可说十分地兴旺。可是到了主后95年,42年过去了,约翰写信给他们的时候说:「<sup>2-2</sup>我知道你的行为、劳碌、忍耐…。<sup>2-3</sup>你也能忍耐,曾为我的名劳苦,并不乏倦。<sup>2-4</sup>然而有一件事我要责备你,就是你把起初的爱心离弃了。」(启2.2-4) 我们若读一读帖撒罗尼迦前书1.3,对照主对该教会的称赞,就很清楚知道以弗所教会的问题出在那里:

因相信[我们主耶稣基督]所做的工夫, 因爱慕[我们主耶稣基督]所受的劳苦, 因盼望我们主耶稣基督所存的忍耐。

我相信以弗所教会开始的时候,和帖撒罗尼迦教教会一样,可是曾几何时,倚靠神的信心渐渐失去了,但是外在的行为还在;灵里爱神的心渐渐失去了,但是外在的劳碌还在;向着神末世的盼望也渐渐淡薄了,但是外在的忍耐还在。总而言之一句话:以弗所教会和神之间生命的联结,松动了、快断了,不再生根于神了,这是何等大的危机!因此主对他们说:「你们要悔改!」(启2.5)

当我们相信神、爱慕神,仰望神时,我们的生命就与基督一同藏在神里面,这叫生根干神。

### 第八篇 在爱中生根立基(3.14-17)

# 爱中生根立基(3.17b)

保罗的祷告是「在爱中生根立基」。是主对我们的爱呢?还是我们对主、对人的爱呢?基本上应该是主对我们的爱,但也不排除我们的爱。<sup>3</sup>基督的爱,这一点也是这段祷告的主题。诗篇136篇有26节,每一节都宣称,「祂的慈爱永远长存」!不论神在祂百姓中间做什么事,其动机都是出于祂的爱。神的爱是我们得救与成长的根基。

### 逾越节之夜

以色列百姓在埃及住了将近四百年,渐渐地他们离弃了耶和华,拜埃及人的偶像,神就管教他们,容他们被法老王欺压,甚至有灭族的危机。于是他们哀求神,神就拯救他们。他们原来散住在以东和兰塞一带,软弱无力,然而神将他们聚集在一起,并且兴起摩西为领袖带领他们出埃及。当他们出埃及时,神称他们为「耶和华的军队」,这是旧约教会的复兴(出12.41)。三个月以后,当这群浩浩荡荡的教会前进到西乃山下时,神更称他们为属神的子民、祭司的国度、圣洁的国民(出19.5-6)。

请问,他们的根基是什么?他们乃是生根立基在主的爱中,神~救赎主的爱是他们所有国民共同的经历。他们中间每一个人都印象深刻他们是怎样在逾越节正月14日那夜出埃及的。正月十日那天,每家都要做重要的一件事:挑选一只无残疾的羔羊,四天之久,他们要仔细地观察这一只将要救他们全家性命的羔羊,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lincoln说:「...神的爱彰显在基督里、又借着圣灵传递出,可是它也是感动信徒爱人而不期望人回报的力量。」见Lincoln, 207. Barth也有类似的看法:「在保罗的思想里,3.17与4.16的爱除了就是发自神与基督、反映在人对神和对邻舍之上的爱,几无别的可能。」见Barth, 371. F. F. Bruce也引帖前3.12, 5.15说明同样的意见。Bruce, *The Epistles to Colossians, to Philemon, and to Ephesians*. NIC. (Eerdmans, 1984.) 327.

究竟是不是一只圣洁没有瑕疵的羔羊。因为在14日的黄昏,他们要将那一只神的羔羊宰了,将它的血涂在各家的门框与门楣上,当夜,耶和华要寻行埃及遍地施行审判,各家的头生者 - 人或牲畜 - 都要被击杀,除非他们家的门上涂了圣洁没有瑕疵之羔羊的血。假如有一家所选的羔羊有瑕疵,他们却疏忽了,结果会怎样?当正月14日逾越节那夜,耶和华施行审判时,这一家的长子就死定了,他们不会得到救赎。在那四天里,他们一再地审查那无残疾的羔羊,每次他们在审查时,他们在神的光中看到自己的罪污,而且深信再不久,这一只代罪的羔羊将要为他们的罪孽流血受死了。神是否击杀那一家,惟独看他们是否有羔羊宝血的救赎,而不是看里头住的是那一种族的人。当百姓听了这样救法的启示以后,就「低头下拜」(出12.27),因为他们在启示中看见了神救赎的大爱。

那夜,他们惟独依靠羔羊的救赎,而得到拯救。以色列人出埃及不是逃出来的,而是昂然无惧地走出来的(出14.8,民33.3);他们改变了,不再是乌合之众,乃是属神的国度了。保罗宣告说,「我们逾越节的羔羊基督,已经被杀献祭了」(林前5.7),这是我们新约教会共同的经历,这一个救赎大爱的经历也是教会永远不变的根基。

### 金牛犊事件

后来以色列人在摩西上山取十诫法版时,他们在山下犯了大罪。什么罪?拜埃及人的金牛犊!这是拜偶像的大罪。拜偶像的罪有两种,第一种是把偶像当做神来拜,第二种是用以往拜偶像的方式来敬拜神。十诫的头两诫分别是对付第一种与第二种的罪过的,不一样。才过了红海、经历耶和华奇妙拯救大能的以色列人所犯的罪是第二种。当以色列人做了金牛犊时,他们不是在拜金牛犊,而是把它当做耶和华来敬拜。换句话说,他们是用以往拜金牛犊偶像的方式,来敬拜耶和华。他们犯了罪而不自知,因

### 第八篇 在爱中生根立基(3.14-17)

为他们在拜金牛犊的时候,他们的良心告诉自己,他们是在敬拜耶和华(出32.7-8)!

摩西知道了这件事,在义怒中将十诫的法版摔碎了。神在愤怒中要将以色列人灭绝,在这危机之中,摩西四度地为以色列人代祷,直到神的烈怒转消,愿意再回到祂百姓的中间。摩西是怎样地向神求告呢?一直代祷到第四次,神才宣告祂自己恩典慈爱的名。他怎样祷告神呢?他说,神啊,虽然你的百姓犯罪得罪了你,使仇敌大得亵渎的机会。可是神啊,仍旧求你为着你自己的缘故,将你的荣耀显明出来!因为你是神。神听见这样的祷告时,祂的心有多高兴呢!当神的百姓拜金牛犊时,是犯了严重的罪,神都掩面不看以色列了,神以祂的百姓为耻,似乎神都把头低下去了。可是就在这个时候,摩西祷告说,神啊,把你的头抬起来,显出你的大荣耀给我们看。神听到了这样的祷告,就定意要显出祂的荣耀来。

出埃及记33.19-23是祂启示摩西祂要如何显现。34.5则是神的显现。正如祂在33.21-23所启示的,关键是那一块奇妙的盘石,那是在旷野中随从他们的灵盘石 - 基督啊(林前10.3)! 祂不但供应神的百姓一路上所需要的灵泉源,祂还为我们受了神公义审判的击打。神的公义、圣洁与荣耀经过时,那一块灵盘石替藏身在它穴中的摩西,或说神的百姓,受了神无情的审判,神用祂的圣手遮掩了我们。当祂经过了以后,雨过天晴。为什么我们不能看神的面,只能看祂的背?有罪之人岂能看神公义荣耀之面呢?然而当审判既过之后,我们都可以坦然无惧地来到施恩宝座前,瞻仰祂慈爱的面容。出埃及记33.23的「面」指神的公义、「背」指神的慈爱,其实都是神的面光,属性确有不同。

当神的公义经过以后,摩西就从穴中出来,和耶和华一同站在盘石上,瞻仰祂的荣美。那时西乃山顶有密云、黑暗、角声、闪电、雷轰、地震,和往常一样。可是突然之间,在山下的百姓

听见一个声音,不是天使的声音,不是约书亚告状的声音,乃是神自己温柔慈蔼的声音:

34.6耶和华, 耶和华, 是有怜悯有恩典的神, 不轻易发怒, 并有丰盛的慈爱和诚实, 34.7为千万人存留慈爱, 赦免罪孽、过犯和罪恶, 万不以有罪的为无罪, 必追讨他的罪, 自父及子, 直到三、四代。(出34.6-7)

几百万的百姓在西乃山下神的光照中,再度经历到神的救赎大爱。他们的良心怎么受得了呢?神不审判了?神不惩罚了?神真的赦免了?神的慈爱又恢复了?云柱火柱再一次回到千万人的中间?不可思议!百姓们都听见神亲口所传给他们的福音。这正是保罗所祷告的:「在爱中生根立基」。

### 大祭司亚伦

有许多人读旧约,读得很不服气。大卫被称为「合神心意的王」(撒上13.14,徒13.22),可是他犯的罪不小。另一个案例就是拣选亚伦做大祭司。陷百姓于金牛犊的大罪者,亚伦也,他是始作俑者,百姓不过是从犯而已(出32.4)。当天神击杀了三千人,是由利未支派执行的,他们是一群大义灭亲、铁面无私的人,即使弟兄、同伴或邻居也严惩不贷(32.25-29)。亚伦却一点事都没有?

这还不算,一年以后,当会幕建好了,利未祭祀的体系也立起来时,神呼召谁来担任首任大祭司呢?亚伦!简直是跌破眼镜。为什么呢?我从前读经时,有好一阵子为神的这种安排耿耿于怀,直到有一天我终于想通了,就十分快乐,赞美神实在体贴祂的百姓。祭司是做什么事的?夜间在会幕里守望、赞美,那么白天呢?为百姓献祭。假如我犯了罪,我要到会幕去献赎罪祭或赎愆祭,我带着祭牲上会幕去,一路走,心中一路不安。愈靠近圣所,愈是不安,因为神就住在至圣所里面,祂看见我的罪,我

### 第八篇 在爱中生根立基(3.14-17)

的良心就不安,虽然祂又要我来认罪、献祭。当我走到会幕门口、看见大祭司是亚伦时,我一切的忧虑就卸除一半了。我想,如果亚伦都能在神面前担任大祭司,这位神一定是一位以怜悯为怀、能赦免人罪恶的神了。一个被自己软弱所困的大祭司,一定能体谅像我这样愚蒙和失迷的人了(参来5.2)。

### 大卫的发现

圣殿虽是所罗门王执行盖的,可是真正的建造者应该是大卫王,他一生最大的心愿就是为神建造圣殿。然而圣殿当建造在何处呢?他一直为此寻求神,直到有一天他明白了。大卫晚年曾犯了数点民数的罪,他做这事很可能是出于撒但的激动,以显示他的国度有多兴旺,即犯了骄傲的罪。为此,他和百姓受到了神的处罚,即国中有三日的瘟疫。可是当天使要进一步击打耶路撒冷城的时候,神自己丰盛的怜悯勒住了祂管教的手,就叫天使收刀入鞘了。那时,天使正站立在阿珥楠禾场上的天地之间,大卫看见了,神也吩咐他在那禾场上筑一座祭坛向神献祭。4

历代志上21.29-31特别加了几句大卫的话,他在这次的遭遇 里学习到两件事:他不敢到从前那一个老的祭坛那里了,因为他 害怕神使者的刀;另一面,他却发现阿珥楠的禾场正是圣殿的基 址,因为在这里有神丰盛的怜悯与慈爱,他的罪在这里得到了赦 免(又参代下3.1)。

# 教会增长动力

今天有许多教会增长的理论与模式,都有用,但是那些说法还不是顶重要的;最不可缺的就是「在爱中生根立基」。在以弗书里,我们看见父神的大爱怜悯是我们救恩的源头(2.4);神之所

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 此事件记载在撒下24章与代上21章,这两处的记载互补,以后者较为详尽。 见另件:撒下24章与代上21章的对照。

以在创世以前拣选我们,只有一个原因,如果有原因的话,那就是祂爱我们(1.5);基督的宝血被称为爱子的血,因为祂在十字架上的救赎惟独是因为祂对我们丰富的恩典,祂才舍了祂自己(5.2,25);不只如此,这个救赎的爱乃是借着圣灵浇灌在我们心里的(罗5.5)。

### 十架窄路见证

今天的教会界有一个大危机和古教会一样,就是要在基督救赎的大爱之外,另外寻找一些根基。我常常读到一些见证,说一个人生病了,走投无路,就向基督教的神或基督祷告,结果神迹发生了,病好了,或者生意有了转机。所以,他就受洗了,因为他曾向神许愿过,「如果灵验,我就信。」我总是期望作见证的人再向下继续说,「我在神面前看见自己是罪人,惟有在基督这里,找到了赦罪良方,就是基督的宝血。」前者廉价的福音还美其名曰权能福音,用潘霍华(Dietrich Bonhoeffer, 1906~1945)的话来说,乃是基督教的死敌!总有一天,这种信徒要退后、跌倒,因为他没有生根于神。

爱是最佳、也是惟一的途径。基督徒的爱神与彼此相爱,是教会最重要的根基。惟有持守向神起初的爱心、真纯对人舍己的爱心,教会才会继续生长。爱心是中国教会成长的秘诀,有太多可歌可泣的见证。俞崇恩弟兄在他的传记一十架窄路一里,提了好几次一位单身姊妹董银珠的见证。俞弟兄一共牢改了21年,最困难危险的时期是他被发派到闽北原始森林里,人人都处在半饥饿状态下,饿死的人越来越多。有一段时期,俞弟兄还被派去埋葬死人呢!他看了感触很深。但是他想他不能死在那里,两个女儿太小,两岁、五个月,妻子那么善良爱他,他怎么能死呢?于是他就向神祷告。很简单:「主啊,求你记念我,不要让我死在

### 第八篇 在爱中生根立基(3.14-17)

这个地方。」当时他已经从160磅掉到90磅了。5

神真地垂听他的呼求,一周内收到了一个邮包,里面是各种营养品(奶粉、鱼肝油等)。政策变了,可以收食品邮包,因为死的人太多了。但怎么处理呢?感谢神,一位干部叫他放在他处,一周去取一次。有了这些食品,他才脱离死亡。但是这些邮包是谁大胆寄来的呢?后来他才知道是一位叫董银珠姊妹,冒着生命的危险寄来的,她不是他原来教会的,这就叫他更为感动了。

当中国被共产党统治以后,教会开始受逼迫,海外一些基督徒就为国内的教会寄了不少钱到香港,但是国内的教会不敢收啊!俞弟兄的上海聚会所原有四千多会友,也没有人敢代表教会去领这种钱,因为人人爱自己,怕惹祸上身。<sup>6</sup> 当初所谓大复兴的教会是这样吗?多少圣徒被流放劳改需要寄食物,受苦圣徒需要金钱帮助,谁来做呢?谁也没有想到这位被他们看不上眼的董姊妹出来做。她曾从别的教会到聚会所来听道,居然被四位长老中的三位拒绝让她参加擘饼!<sup>7</sup> 到底教会的根基是什么啊?看恩赐、工作、贡献、社会地位、圣经知识、宗教经验…?怎么没有人看看这位气貌不扬的姊妹,里头有没有主的生命,是否生根于神呢?

这位董阿姨太有爱心、智慧了。寄食物包裹给劳改场可不容易。她要准备两个大小、颜色、形状一样的包裹,一个给邮局检查,检查完了,要趁机调包,把真正装有食物的包裹换上寄出去。每月寄,又寄给不少需要帮助的圣徒,怕被识破,她又换不

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 俞崇恩,十架窄路。第三版。(Alhambra, CA: CCTM, 1997~1999.) 43。书里还 提到一位蓝志一弟兄的见证,十分感人。同书,80-86。

<sup>6</sup> 俞崇恩,十架窄路。76。

<sup>7</sup> 俞崇恩,十架窄路。7。

同的邮局去寄,这要多大的忠心、爱心啊?到了文化大革命时,她终于被发现逮捕了,被判了七年,罪名是同情反革命份子。<sup>8</sup> 结果她在上海提篮桥监狱一共关了11年。出了监狱以后,董姊妹失去了一切,住房也被别人占据了。<sup>9</sup> 人也老了、身体也有病,可是却有另一位素不相识的姊妹,在主的爱里将她接去狭窄的家中,住了十年之久,到她被主接去为止。<sup>10</sup>

我们不能想象,没有这些有爱心的人,教会在那种腥风血雨的日子里,要怎样存活下去?记念主的话:「在爱中生根立基。」

### 德兰爱的吊诡

信主的人都受过要爱弟兄的教训(帖前4.9)。然而多少时候,我们是爱怕了:爱人,反被人恨;信任人,反被人出卖。德兰(德锐莎)修女说过:「我发现有一个吊诡(paradox)的事,如果你爱人爱到受伤了,那么之后,你就不会再受伤了,只有更多的爱可以爱出去。」<sup>11</sup>让我们不要害怕,「在爱中生根立基。」

有一次我参加一次聚会很得激励。一位姊妹拿出来一张支票的影印本给大家看。常言道:屋漏偏逢夜雨;她们家就是遇这样的事:先生失业了,又生了重病。(脑当中长了一个很大的球形瘤,以至于失明了。)她才刚刚信主,跟教会并不顶熟。可是就在他的家最拮据的时候,教会送来了一张支票,数额大约是他先生失业前一个月的薪水。这是何等的爱啊!这位姊妹说,她一辈子

<sup>9</sup> 俞崇恩,十架窄路。78。

<sup>8</sup> 俞崇恩,十架窄路。77。

<sup>10</sup> 俞崇恩,十架窄路。79。

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Edward K. Rowell, ed. *Quotes & Idea Starters for Preaching & Teaching*. (Baker, 1996.) 104.

### 第八篇 在爱中生根立基(3.14-17)

也不会忘记这样的恩惠,她一辈子也要过「施比受更为有福」的奉献生活(徒20.35b)。诸位,学习给,愿我们的教会是非拉铁非-弟兄相爱。

2004/5/23, 30, MCCC

2004/6/25~27 (4 sessions), 费城三堂联合退修会 2009/5/16~17 (3 sessions), 台北市浸信会颂恩堂 2009/5/23~25 (5 sessions), Torrence (CA)台福教会青年团契 2022/12/18, RaleighCCC

# 祷告

耶稣你的全胜的爱(Jesus, Thine All Victorious Love. H233)

- <sup>1</sup> 耶稣你的全胜的爱 已经浇灌我心 我心就不再会摇摆 就能生根于神 <sup>2</sup> 但愿圣火今在我心 就已发旺不休
- "但愿全火分在我心"就已发吐个怀 烧掉所有卑情下品 并使高山镕流
- <sup>3</sup>你曾赐下祭坛火炭 求你烧掉我罪 我向焚烧的灵呼喊 圣灵满我心内
- <sup>1</sup> 我心要接锻炼的火 照亮我魂光耀 散布生命在每角落 并使全人圣洁
- <sup>5</sup> 摇动的心求你扶掖 使它变成坚崖 基督成为我的世界 我的全心成爱

*Jesus, Thine All Victorious Love.* Charles Wesley, 1740 ORTONVILLE C.M.rep. Thomas Hasting, 1837

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第九篇 经历神爱之阔(3.18)

经文:以弗所书3.18-19a, <sup>3.18</sup>能以和众圣徒一同明白基<u>督的爱是</u> 何等阔长高深, <sup>3.19a</sup>并知道基督的爱是过于人所能测度的。

3.18 ἵνα ἐξισχύσητε καταλαβέσθαι σὺν πᾶσιν τοῖς ἁγίοις τί τὸ πλάτος καὶ μῆκος καὶ ὕψος καὶ βάθος, 3.19a γνῶναί τε τὴν ὑπερβάλλουσαν τῆς γνώσεως ἀγάπην τοῦ Χριστοῦ (BGT)

34.6 וַיַּעֲבֹר יְהֹנֶה עַל־פָּנָיוֹ וַיִּקְרָא יְהֹנֶה יְהֹנֶה אֵל רַחִוּם וְחַגְּוּן אֶבֶךְ אַפַּיִם יְרַב־חֶסֶד וָאֱמֶת וּ: 34.7 נֹצֵר חֶסֶד לְאַלְפִּים נֹשֵׂא עָוֹן וְפֶשַׁע וְחַשְּאָה וְנַקּה לְא יְנַקֶּה לַּא יְנַקֶּה פַּקַד עָל־שָׁלֵשִׁים וְעַל־רִבֵּעִים: פַּקֵד עָוֹן אָבוֹת עַל־בָּנִים וְעַל־בְּנֵי בָנִים עַל־שָׁלֵשֵׁים וְעַל־רִבּעִים:

(WTT出埃及记34.6-7)

诗歌: 神的大爱(The Love of God)

# 三求层层升高

保罗祷告,教会必须在基督的爱中建造起来,而且这个建造有三个步骤,正好由这段经文的三个ἵνα导引;这三点祈求层层升高:第一求教会「在主爱中生根立基」;第二求教会在基督丰满的爱中成长;第三求教会借着进入爱的丰满中,真正地成为基督丰满的见证。

在第二求的主动词 - 能(evxiscu,shte) - 之下有两个不定式,说

明神要使我们得力能以做到两件事:一方面要明白基督是何等地丰满,另一方面则要知道基督的爱是测不透的。我们在上面的一篇信息里,已看见了3.19a的神爱的测不透。现在我们要进入3.18看我们的经历神爱之阔。第二求之文法分析如下:

[ἴνα] $^{3.18}$ 能[ἐξισχύσητε]以

明白基督的爱是何等阔、长、高、深,

仓和众圣徒

金一同

3.19a并知道基督的爱是过于人所能测度的...

# 心动变为行动

3.18的不定式「明白」(καταλαμβάνω)这个字的原意是捉住、得着、掌握、据为己有。引申为在心思方面的掌握、得着,就是明白之意。有的译本译作「得着」,如NIV;有的译作「明白」,如和合本、KJV、RV、RSV等。不过,我们得知道,这个「明白」仍旧有「得着」之意。我们可以从哥林多前书9.24-25和腓立比书3.12-14两处四次的使用这同一个原文,就更晓得这个字的意思。¹ 它不但在心思上明白了、意志上立定了,而且整个人的情感也被吸引了,以至于采取行动,要得着基督的爱。换句话说,它不但是心思上的明白,也是经历上的得着。

# 基督四度之爱

这一句是以弗所书最迷人的一句。明白什么?得着什么?原

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 林前9.24-25, 「<sup>9.24</sup>岂不知在场上赛跑的都跑,但得奖赏的只有一人?你们也当这样跑,好叫你们得着奖赏。<sup>9.25</sup>...不能坏的冠冕。」腓3.12-14, 「<sup>3.12</sup>这不是说我已经得着[λαμβάνω]了,已经完全了;我乃是竭力追求,或者可以<u>得着</u>基督耶稣所以得着我的。<sup>3.13</sup>弟兄们,我不是以为自己已经得着了;我只有一件事,就是忘记背后,努力面前的,<sup>3.14</sup>向着标竿直跑,要得神在基督耶稣里从上面召我来得的奖赏。|

### 第九篇 经历神爱之阔(3.18)

文是「何谓阔、长、高、深」。<sup>2</sup> 这个四度是什么意思呢? Markus Barth举出八种解释,而以指着基督的爱为最佳解释。上下文都提及爱或基督的爱是最自然的依据;而从教父俄立根 (Origen)起,圣多马和加尔文也都如此解。为什么要用四度呢? 希腊文学从来没有用四度的,这是旧约智慧文学的特色,用四度 是特别说明主的爱,就像神的智慧一样,是人不可测透的!这四 度也是指着主爱的程度说的;可是另一面,我们永不可忽视这四 个维度只有一个定冠词,意思是说这里所强调的主的爱是浑然一 体的丰满。<sup>3</sup>

「神就是爱」已成了基督教的口号,这是三一之神的爱的本体(约壹4.8,16)。然而以弗所书3.18就像三菱镜,将基督的爱散射开来,让我们看见神爱丰满的究竟,它确实是有阔、长、高、深的四个维度。4以弗所书就是如此地论及神的爱:(1)主爱之阔:

\_

 $<sup>^{2}</sup>$  ὕψος καὶ βάθος (高、深)的次序在 $^{\mathbf{K}}$  A  $\Psi$ 及一些主要的草写手稿里,是倒过来的。我采目前一般译本的次序:高、深。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Barth, Ephesians 1-3. The Anchor Bible. (Doubleday, 1974.) 395-97. Barth列举了许多经文,如:伯28.12-14, 21-22,摩9.2-3,诗139.8-9,赛7.11, 40.12-14,罗8.37-39,启5.13等处;不过,最好的经文是伯11.5-9:「<sup>11.5</sup>惟愿神说话…<sup>11.6</sup>并将智慧的奥秘指示你…。<sup>11.7</sup>你考察就能测透神吗?你岂能尽情测透全能者吗?<sup>11.8</sup>祂的智慧高于天,你还能做甚么?深于阴间,你还能知道甚么?<sup>11.9</sup>其量比地长,比海宽。」由此我们知四度是指着神爱的不可测度讲的。F. F. Bruce的看法也以为用四度来表达主爱的丰满。Bruce, The Epistles to Colossians, to Philemon, and to Ephesians. NIC. (Eerdmans, 1984.) 327-28. Andrew T. Lincoln也列举了八种解释,结论和Markus Barth雷同。不过Lincoln有一点讲得很好:这四度只有一个定冠词,所以,它所强调的是主爱的合一性、统一性。Lincoln, Ephesians. WBC. (Word, 1990.) 208-213。H. C. G. Moule, Studies in Ephesians. 1893. (Reprint by Kregel, 1977.) 99-100.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> John A. Bengal以为其阔指基督的爱临所有的人,其长指历经所有的世代,其高指仇敌无可触及,其深指无人可以摸底。见Bengal (1687~1752), *Gnomon of NT*. 2 vols. (ET: Reprint by Kregel, 1981.) 2:40.

救赎之爱是何等的广阔啊(1.7)!神使我们与神和睦(2.11-13)。祂爱罪人(2.1-4),祂的爱叫做丰富的怜悯。(2)主爱之长:原来我们的救恩是在创世以前的永远,就已经在基督里拣选好了、预定好了的(1.4-5),直到将来的永远。(3)主爱之高:主的爱的目的乃是为叫我们得着神儿子的名份(1.5);这是什么?这正是我与主同作后嗣,即与主一同承受神在基督里一切的丰盛!置是之故,使徒在此定义教会乃是基督的丰满(1.23)。所以教会要长成基督丰满的身量(4.13)。以弗所书用许多话一丰盛、丰富、丰满、荣耀、神的杰作、基业、盼望等一来说明这一个丰盛,这是主爱我们的终极目的。(4)主爱之深:因为爱,主容不下我们最深的罪,苦毒、恼恨。很奇怪,神的儿女得救了,走天路了,却常常被自己里头没有清掉的苦毒所苦,不能过一个得胜的基督徒生活。主要用祂的爱拯救我们脱离这一切的恶毒(4.30-32)。

# 经历主爱之阔

神曾两度向摩西宣示祂自己的名字。第一次在摩西荆棘火焰的异象之时,神打发他去埃及拯救受苦的以色列民,摩西就问神说,如果以色列人问起是谁打发你来、授权你来,祂叫什么名字,我要怎样回呢?神就对摩西说,「我是自有永有的。」(出3.14)这是神对人类首要的启示,到底神是谁(who He is.) 神爱我们,祂亲自来我们启示祂是那位独一绝对的实存的神,祂称祂自己叫自有永有者,我们称祂就叫耶和华。

我们不但要认识神是谁,还要认识祂是一位怎样的神(what He is.) 祂是一位怎样的神呢?神在神的百姓于西乃山下犯了大罪时,向摩西、也就是向犯罪的百姓启示祂自己的名:

34.6耶和华, 耶和华, 是有怜悯有恩典的神, 不轻易发怒, 并有丰盛的慈爱和诚实, 34.7为千万人存留慈爱, 赦免罪孽、过犯和罪恶, 万不以有罪的为无罪, 必追讨他的罪, 自父及子, 直到三、四代。(出34.6-7)

### 第九篇 经历神爱之阔(3.18)

当时摩西求神显出祂的荣耀。神就说,我要显出我的一切恩慈!当神宣告祂慈爱之名字时,祂就可以「要恩待谁就恩待谁;要怜悯谁就怜悯谁。」(出33.19) 神的荣耀乃是借着祂的慈爱显明出来的。神怎样宣告祂的名呢?神乃是和摩西一同站立在那一块奇妙的盘石上的时候,宣告祂慈爱的名(出33.22-23, 34.5)。

当神在西乃山顶如此宣告祂的名时,那些站在山下因犯罪而战抖的百姓听到了,有多开心啊!神真的赦免我们了,百姓争相传告从山顶传下来的福音,神定意要恩待我们、要怜悯我们!几百万的百姓在西乃山下,再度经历到神的救赎大爱。清教徒神学家古德恩(Thomas Goodwin, 1600~1680)说这一个宣告是旧约先知与圣徒所珍惜的「大宪章」。5 在这个神国的大宪章里,我们看见神的爱之阔有那些成份:怜悯、恩典、忍耐、慈爱、诚实。在进入细节之前,我们注意到神的爱是公义的慈爱,正如祂在出埃及记34.7b所宣示的,对于那些刚硬不悔改的人,到了审判的时候,或说当可以向祂悔改的日子过了的时候,祂就要施行公义的审判了,毫不含糊。

在以上的宣告里,提到了五个词,其间有什么差别浅深呢? 我用古德恩(Wayne Grudem)的话来区分:

慈爱是救赎性的良善; 恩典是给受罚不配之人的良善; 怜悯是对悲惨之中的人施以良善; 忍耐则是向着持续犯罪之人的良善; 信实是更深入的良善。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Thomas Goodwin, Works 8:11, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 参Wayne Grudem, Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine. (Zondervan, 1994.) 197.

### 慈爱

在神的宣告里,没有用良善一词,因为这一个宣告是救赎性的宣告,而良善「乃是神普及于众生的仁慈与慷慨」。<sup>7</sup>旧约里一再出现这样的话-「你们要称谢耶和华,因祂本为善,祂的慈爱永远长存。」(诗136.1)-将神的良善与慈爱牵连在一起。神是各样美善之源头(雅1.17)。

从祂的良善里,流出了神的救赎性的慈爱(弗2.4);救赎主被称为爱子,祂被父神所爱,又因父爱爱了我们,为教会舍己(参1.7,5.25)。慈爱这个字眼,在旧约意思是立约的爱,在新约则是意志的爱,相通的,正是出埃及记33.19的宣告:「我要恩待谁就恩待谁;要怜悯谁就怜悯谁。」这是神主权之爱,乃是救恩的源头。再细看,有以下四个讲究:

### 恩典

神的爱实在是恩典,我们不配。以弗所书2.2-3描述我们未信主之前的光景,十分准确:

<sup>2-2</sup>那时,你们在其中行事为人,随从今世的风俗,顺服空中掌权者的首领,就是现今在悖逆之子心中运行的邪灵。<sup>2-3</sup>我们从前也都在他们中间,放纵肉体的私欲,随着肉体和心中所喜好的去行,本为可怒之子,和别人一样。

我们不仅是罪人,这是我们还没信主之前,最不喜欢听的词了,还是悖逆之子和可怒之子!

我们离神有多远呢?乃是外邦人:与基督无关,在以色列国民以外,在所应许的诸约上是局外人,并且活在世上没有指望,没有神(2.12)。我们根本不配,神却使我们与祂亲近了!「<sup>2.8</sup>我们

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> J. I. Packer (巴刻),简明神学。41。

### 第九篇 经历神爱之阔(3.18)

得救是本乎恩,也因着信。这并不是出于自己,乃是神所赐的; <sup>2.9</sup>也不是出于行为,免得有人自夸。」信心与恩典是配搭的。 2.8b解释信心, 2.9则解释恩典。

一位姊妹在一家公司担任工程师,公司指定了一位秘书给她。公司的秘书们都在同一间办公室上班。其中有一位秘书叫做芭比的,俨然是她们的领袖,那些秘书们都听她的。这位芭比对这位姊妹有种族歧视,惹得她自己的秘书都常常给她一些工作上的不便与难处,更是常常在她背后指指点点,叫她很难受。有天下班时,她们竟然对她口出辱骂之言,是可忍,孰不可忍?她的先生也建议向公司人事部门报告这种欺人太甚的事。可是她却整晚心里忐忑不安。当晚她读圣经读到「要爱你们的仇敌」的话。第二天她没有去人事部门,心中就一直向主祷告,求主赐下这一颗爱仇敌的爱心,和处理难处的智慧。

就在这时候,她意外地听到了芭比值得人同情的故事:她被前夫虐待、殴打,离婚后,前夫也不尽为人父的职责,所以,她要一肩挑起抚养两个小男孩的责任,只有这么一份微薄的薪水要养活她的这一家。她也心中愁苦、充满怨恨,但她对孩子来说,还是一个尽责伟大的母亲。听了这一些,这位先前受气的姊妹反而同情芭比了。不久,她听说芭比的生日到了,她就准备了一份生日礼物,一大早就把礼物放在芭比的桌上。八点一刻,芭比含着泪水走进这位姊妹的办公室,拥抱她,谢谢她。她们成为了好朋友。8

待人有恩是神的方法;用了神的方法,她的难题也解决了!

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 杨高璃理, 「最大的是爱」。见人生补羹。第一盅。(台北:天恩, 2002。) 76-79。

怜悯

怜悯乃是爱中之爱,即爱那些悲惨之中的人施以良善。以弗所书2.4说明救恩是源自神丰富的怜悯,我们原来是可怜到什么程度呢?「乃是死在过犯罪恶之中。」(2.1, 5a) 4.17-19用了许词来描述一个与神的生命隔绝之人的光景[吕振中译本]:「心思之虚妄…心神昏暗…无知…心中的顽梗…痲木,就…放纵给邪荡,以贪婪从事于各样污秽的作为。」

悲惨世界成为永垂不朽的小说,它的剧情太神圣感人了。金万吉(Jean Valjean)只因为他饥饿偷了一条面包,就坐了19年的牢。出狱之后,带着印记,处处被排斥。流浪四天以后,好不容易,一位主教接待他、怜悯他。但是金万吉趁夜里主教睡了以后,偷了银器逃走了。第二天早晨他就被警官抓住,而且带来教堂主教这里。罪名一旦确立,金就要被终身监禁了。但是主教看着金的话却出乎人意料之外:

「啊,你在这里,我好高兴看见你。可是我也给你烛台,和其他的器皿一样也是银制的,值得两百法郎的,你为什么不和给你的盘子一同带走呢?」金万吉眼睛睁得大大的,看着老主教,那种表情是笔墨无法形容的。…「是真的他们让我走了?」金万吉的声音几乎听不清楚,好像人在睡觉中说的话。…「我的朋友,」主教说:「在你走之前,这里是你的烛台,带走吧。」…金万吉的每一个肢体都在发抖。他拿了两个烛台,木木然,表情怪异。主教说:「现在,你可以平平安安去吧…」警官退出了…主教靠近他用很细的声音对他说:「不要忘掉,永远不要忘掉你曾应许我,要用这银器成为一个诚实的人。…金万吉,我的弟兄啊,你不属于邪恶,而是属于善良的。你的灵魂我为你买回来了。我从黑暗的思

### 第九篇 经历神爱之阔(3.18)

想里、从沈沦之灵里,将它拉出来,并将你献给神。」<sup>9</sup> 主教用神的怜悯对待金万吉,因为后者实在落在一个极其悲惨的 困境之下。

### 忍耐

何谓神的忍耐呢?乃是向那些流连罪中的人,继续以恩慈相待。保罗在哥林多前书13章顶有名的爱之篇也是用忍耐来定义何谓爱。神的爱正是如此,为着选民的悔改,尤其如此。家父自从16岁(高一)进(浙江)之江教会中学(属美长老会),到他72岁悔改得救,半个多世纪,他有多次听福音的机会,都没有信主。其实他在18岁时,曾将十字架扔入厕所,被学校开除。校长动了怜悯的心,要他自动转学。神在他的身上,有长久的忍耐。

# 信实

神的信实显在祂的恩约上,向着祂的目的而去,使祂的应许得以实现。神的信实总是和慈爱配成对的(出34.6,诗85.10,86.15,89.14,138.2等)。这样,神的爱有了更牢固的根基,使我们的信心和盼望可以安息在其上。

# 突破中国文化

金庸最爱的小说是狄更斯(Charles Dickens,1812~1870)的小气 财神(Christmas Carol, 1843), 其父所赠, 摆在床头时常阅读。我 在1992年左右, 在普林斯顿大学遇见前来专攻明清小说的博士生 周建渝, 他告诉我中文世界里没有像西方描写赦免之小说。或许 金庸从基督教价值的小说里, 汲取了神之大爱的精华: 赦免。

金庸在他的名著神雕侠侣里,将杨过与小龙女之间十六年生

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Victor Hugo, *Les Mis ■rables*. (Wordsworth Classics, 1994) 1:72-73. 在人生补羹里,有一篇「孩子与狗」很能讲明怜悯的意思。116-17。

死之约的故事,写得实在回肠荡气。那个相会常被认为是该书最精采之处。然而金庸却在同本书里的另一情节里,显示了中国小说最大的突破!那一个情节呢?杨过一生在为父亲(杨康)之死报仇,就在他与小龙女再见面前,他经历了人生最大之变化:他找到杀父仇人柯镇恶了。但他却赦免柯镇恶了,而且保护他。杨过好比换了一个人似的,他成了新造之人。这是金庸的一大突破。

任何世上文化要找到突破, 唯有在基督的赦免大爱里。

2004/6/6, MCCC

2004/6/25~27 (4 sessions), 费城三堂联合退修会 2009/5/16~17 (3 sessions), 台北市浸信会颂恩堂 2009/5/23~25 (5 sessions), Torrence (CA)台福教会青年团契

# 祷告

神的大爱(The Love of God)

<sup>1</sup> 神的大爱真是远超 笔所能描口所能陈它比最高星宿还高 它比最深地狱还深始祖犯罪惊恐自危 神赐爱子来救当人痛悔神就迎归 所有罪案全勾\*哦神的爱何其丰富 何其无法测唱它是坚强存到永古 天使圣徒同唱。它是坚强存到永古 天使圣徒同唱。它是坚强存到永古 天使圣徒同唱。一人若拒绝神的大爱 那日惟有求助山量相的大爱不会改变 何其无法测唱。如今洋海尽是墨汁 无边穹苍都成白生,有写神的大爱无极 一切犹感缺欠墨干笔弃纸罄人敝 未能写出半点

### 第九篇 经历神爱之阔(3.18)

The Love of God. Frederick M. Lehman, 1917 LOVE OF GOD 8.8.8.8.6.8.6. Ref Frederick M. Lehman, 1917

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第十篇 经历神爱之长(3.18)

经文:以弗所书3.18(参罗8.15-16,约壹3.19-21,弗1.13,4-6)

能以和众圣徒一同明白基督的爱是何等阔长高深...

ίνα έξισχύσητε καταλαβέσθαι σὺν πᾶσιν τοῖς ἁγίοις τί τὸ πλάτος καὶ μῆκος καὶ ὕψος καὶ βάθος (BGT)

诗歌:深哉深哉耶稣的爱(Oh, the Deep, Deep Love of Jesus)

# 从永远到永远

以弗所书3.18说,我们要经历基督之爱的阔长高深。这句话一方面说我们要进入基督那一个测不透的、浑然一体的丰满;另一面,这四度也是指着主爱的程度说的。我们今天要进一步看神爱之长。论到神爱之阔,我们都经历了罪得赦免,得着了祂的恩典与怜悯。等我们信主了以后,我们会进一步地经历到不是我们拣选神,乃是神拣选了我们(约15.16a)。约翰壹书4.19说,「我们爱[神],因为神先爱我们。」神多早就爱上了我们呢?以弗所书1.5说神拣选、预定我们之爱,是早在永远之前,在基督里就爱上我们了。约翰福音13.1b则说,「祂既然爱世间属自己的人,就爱他们到底。」无怪乎耶和华对祂的百姓说,「31.3我以永远的爱爱你,因此,我以慈爱吸引你。…31.4我要再建立你,你就被建立…。」(耶31.3-4)神的爱,从以往的永远到将来的永远。

# 神拣选是事实

一论到拣选或预定的教义,连许多基督徒都有些困惑,因为我们这些人的天然都将神的拣选之爱,变为逻辑问题了。人的智慧会想:如果是神拣选人、人才得救的话,那么人的得救与否之责任,就在神而不在人了。这样的话,还需要人的相信吗?坐在这里等神来拯救我们好了。神若不拣选我们,我们努力也没有用的。神若不拣选一个人,我们努力传福音也没有用的。

可是圣经从来都没有这么讲。圣经怎么讲呢?约翰福音3.16 讲得太清楚:「上帝这样地爱世人,甚至赐下独生子,使一切信 祂的人都不灭亡、而得永生。」这类的经文就像项链打断了,珍 珠散在圣经各处似的,俯拾皆是。那么,神到底有没有拣选人呢 ?有,罗马书第九章讲得很清楚。当风筝高飞在云霄之上时,它 可以感受到有一个力量在拽着它,虽然它看不见。同样的,有一 个力量从永远之前,就在拽着我们。如果不是神在拽着我们,我 们早就不知道飞到那儿去了,还会悔改信主吗?

有一位弟兄追一位姊妹辛辛苦苦追了两年,好不容易终于娶得美人归。在洞房花烛夜,那位姊妹也就是新婚妻子对丈夫说,「我要告诉你一个秘密。」什么秘密?她说,「在你还没有追我之前一年半,神就告诉我,我将来的终身伴侣是你!」到底怎么一回事呢?原来这一对新人是从同一个教会出来的。弟兄比姊妹高了三届,也早她两年信主。这位弟兄大学毕业(1974)以后,就去当兵服役了,有两年之久。头一年在(金门)前线,第二年调回台湾本岛北部。

这位姊妹在1975年暑假一开始时,和大学团契的弟兄姊妹们一同去参加大专福音夏令会。有天早上晨更时,神突然对这位姊妹说,「今天早上妳不可随便对弟兄说话。因为第一个跟妳说话的男生就是我为妳预备的终身配偶!」她当时一愣,很紧张,一早上头都压得低低的,深怕和那位弟兄说话。这位弟兄在调回台

### 第十篇 经历神爱之长(3.18)

湾以后不久,有几天假回家。回家第二天一大早,也奇怪,早饭没吃,他就跳上指南客运赶去关渡的基督书院,去拜访正在那里参加夏令会的原来大学团契的弟兄姊妹们。当他到书院时,他们正在吃早餐。他就走过去,看见自己教会里的那位姊妹正那里头压得低低地吃早餐,他就叫了她,「等妳吃了早餐以后,找妳交通。|

那时,那位姊妹心里就有数了,可是她完全守密不讲,等着看神怎么带领。最可怜的就是这位弟兄,因为他完全被蒙在鼓里,他还是需要追这位姊妹,就像一般的弟兄们追姊妹那样的追法。这件事发生过后约一年半,他才来追。追得也很辛苦,向她求婚,还要再等一年;再继续追,有情人才终成眷属。结婚时,距离那次神给那位姊妹特别感动的时候,已有三年多了。

好,我用这个例子问几个问题。在结婚那晚,这位姊妹才揭 开秘密。弟兄就问妻子,「那么,妳为什么不早告诉我,省得我 追得那么辛苦?」回答是,「不告诉你,免得你骄傲。」那么结 了婚以后,为什么要告诉她的先生呢?回答是,「让你知道嫁给 你是因为神的面子,你要感谢神拣选的恩典。」这个秘密对这个 婚姻还有一个好处,那就是让他们看见神的指印印在他们的婚姻 之中,叫他们婚约更为巩固。

我用这个例子来解释拣选和信主之的关系。神在永远之前就拣选你会得救,会不会在你信主之前告诉你这个秘密?当然不会。那么你要不要努力进天国?努力悔改信主?当然要,因为这是你的责任。拣选是神主权的恩典,信主是人属灵的责任,两者不相冲突,而且相辅相成(申29.29);而且加添了救恩的确据。

# 如何确定拣选

那么,基督徒很自然地就会问一个问题,我要怎样才会知道我是不是永远之前就蒙神拣选的?因为我们相信如果不是神在永

远之前就拣选我,我们是不可能得到基督的救赎、圣灵的救恩的。所以,我们应该到永远之前去明白神是否拣选我的奥秘?请问,可能吗?不可能。圣经曾否让人这样地去窥探神的奥秘呢?没有。加尔文形容这种的好奇就像「没有出路的迷宫」、「危险的大海」、「吞没我们无底的深渊」,「因为人的理性无法测透神深哉的智慧。<sup>2</sup> 他认为在神预定的迷宫里去寻找自己的救恩,是疯狂与亵渎的作法。<sup>3</sup>

那么,神拣选我们的意义是什么呢?加尔文说得好:「正确地明了神的预定,不会动摇我们的信心;其实它是信心最好肯定的佐证。」<sup>4</sup>请问还有什么比我们知道永远之前的拣选,更叫我们信服了我们所得的救恩,是流自神白白怜悯的泉源呢?<sup>5</sup>

什么叫做正确的明了呢?绝不是借着人有限的理性,而且借着神话语的启示,所得着无可估计的安慰。6这个神话语的启示就是圣经告诉我们,我们之所以得救,是因为神在创世以前,就在基督里拣选了我们。我们无由到永远前去查看我们是否在生命册上,但是当我们感受到信心的脉动时,我们从圣经就知道我们是蒙拣选的。加尔文称这种救恩的经历为「后续的记号」(signa posteriora)。他说,你要知道你是蒙神拣选的确据,最佳的法则

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Inst. 3.21.1; 3.24.4; 3.24.3; see also 3.24.4: "... engulf themselves in a deadly abyss ...."; and 3.2.35: "It is an abyss, the depth of the cross."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. *Inst.* 3.23.5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> John Calvin, *The Gospel According to St. John, Part One (Chapter 1-10).* (1553. ET: Eerdmans: Grand Rapids, MI, 1958.) on John 6.40. 4:162. See also Calvin's *Comm.* on Rom 11.33f, 8:259-261. On 2Thess 2.13. 8:408-410. On 1Pet 1.2. 12:229-230, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Inst.* 3.24.9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> *Inst*. 3.21.1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> *Inst.* 3.24.4. [italics mine]

### 第十篇 经历神爱之长(3.18)

就是在你所经历的「后续的记号」中去寻找。假如我是一个高飞的风筝,我看不见那一个牢牢握住我的手,但是当我感受到有一股力量在拽着我时,我就知道「祂」在紧紧地握住我,即使在风雨中,我也安然不怕。

新约启示预定论主要有两处经文:罗马书第九章和以弗所书 1.4-6。保罗讲罗马书第九章是在他讲完了救恩论(第一到八章)以后,换言之,保罗的预定论是为了巩固我们的救恩,他的意思很简单:「看啊,你们得救了。但你们知道吗?神早在创世以前,出于祂永远的爱,在基督里就已经拣选了你们。看你们的救恩有多牢靠啊!」他在以弗所书1.4-6所讲的道理也是相同的。神拣选我们是为了成圣,神预定我们是为了我们得着儿子的名份。当我们在救恩中成圣、并享受那儿子的名份时,不要忘了,使徒提醒我们,不是神心血来潮的想法,而是祂在永远之前,就已经定规好了的。换句话说,救恩是出于神精心策划的,我们的心安啦!救恩太牢靠了。在刑法上,预谋叫做第一级谋杀,属罪大恶极;同样地,在福音上,拣选之爱可以叫做第一级的爱,属爱中之大爱。

# 确据的重要性

追求救恩的确据太重要了,因为这是我们今日还在地上生活时,惟一可以知晓我们是否是蒙神拣选的途径。有一天末日审判时,我们的名字如果不列在神的生命册上的话,我们的结局就是永死的灭亡(启20.15)。这是何等可畏的事啊!

圣经上告诉我们人所感受到的信心,不见得都是叫我们得救的信心。约翰福音2.23-25说主耶稣公开服事后,首度到耶路撒冷过逾越节时,「<sup>2.23</sup>有许多人看见祂所行的神迹,就信了祂的名。<sup>2.24</sup>耶稣却不将自己交托他们;因为祂知道万人,<sup>2.25</sup>也用不着谁见证人怎样,因祂知道人心里所存的。」这种信心只是指望着耶稣行神迹,他们得好处。十个大痳疯都相信主会医治他们,都有

信心,否则他们不会来到主面前求医治。可是等他们的病好了,人就不见了,根本无心要主。这种信心叫神迹性的信心。但是那一个回来见主,并将荣耀归神的,就不一样了。主惟独对这一个人说,「你的信救了你!」(路17.11-19)

还有一种信心叫历史性的信心,如雅各书2.19所说的,「你信神只有一位,你信的不错;鬼魔也信,却是战惊。」

主耶稣也讲到一种信心叫暂时的信心,就一听了道,当下欢喜领受,可是为道受了试炼时,就退后了(路8.13)。

惟有相信主耶稣为你的罪而死、而复活的信心,才能救你; 这叫救人的信心。你的信心是那一种信心呢?

约翰壹书5.13说, 「…你们信奉神儿子之名的人, 要叫你们知道自己有永生。」有永生的人得救了;但是知道自己有永生的人, 是有救恩的确据。这两个不一样。我们不但高飞在天, 而且知道有一只大能的手在另外一端紧紧地握住我们, 所以我们飞得很笃定、有把握。哥林多后书13.5说, 「你们总要自己省察有信心没有, 也要自己试验。岂不知你们若不是可弃绝的, 就有耶稣基督在你们心里吗?」不是被神弃绝的, 就是蒙神拣选的, 这种人因信有耶稣住在他的心中。

不知道大家看见了没有?永远之前的拣选,今日的信耶稣,和将来的救恩,三者在基督里联结起来了。<sup>7</sup> 我们不能到永远里去看我们蒙拣选了没有,我们也不能到将来去看审判的结果,神也不要我们如此。感谢神,今日我们可以因信得着救恩的确据,这样,我们就要经历基督之爱之长,从永远到永远!

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> William Perkins根据Theodore Beza的救恩传承的图表,创出「金炼」(golden chain)的名词,来描述这一串恩典的息息相关。

### 第十篇 经历神爱之长(3.18)

# 如何得着确据?

论到救恩的确据,一般说来(参WCF 18),它有三种来源:

第一、神救恩的话:如约3.16。

第二、内在的证据:这是我们良心观察了我们自己的言行、 经历、给自己的救恩作见证。

第三、圣灵的见证:这是圣灵对我们有否救恩直接的、无误的、立即的(direct, infallible, immediate)见证, 罗8.16 , 约壹1.4, 3.1-3。<sup>8</sup>

### I. 神救恩的话

约翰福音3.16是我们常用的救恩的确据:大前提=神救恩的 应许=约翰福音3.16→小前提=我信主了→结论=我得永生。悔 改、信主、归正是我们主观的经历,但是我们的救恩确据不是建 造在经历上,乃是建造在神的应许-即神的话-之上。

或许你会喜欢约翰福音10.10b, 那是主耶稣亲自讲的话, 「我来了是要叫羊得生命, 并且得的更丰盛。」大前提 = 神救恩的应许 = 约10.10b→小前提 = 我是主的羊, 因为我听见了主的声音(约10.3)→结论 = 我得生命。

这种因着神的应许而带来的救恩的确据,可以说是最基本的,是每一个神的儿女都必须有的,属乎救人的信心的本质。这一个确据是从神的口中出来的,是圣灵在白底黑字之上的应许。这一种较客观的确据乃是救恩的确据之根基。

约翰福音8.2-11的那一位妇女在事后回到了城里,一定有人 在她后边指指点点的,请问,她是否因此就怀疑了她所得到的救

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 相形之下,第二种的确据是间接的、可误的、媒介的(indirect, fallible, mediate)。所以,神的儿女当进一步寻求第三种的确据。

恩吗?不要说别人的议论,连她自己的良心也会过不去。不错,当她得着耶稣,那位拉比,给她的释放时,她经历到救恩的快乐。可是她之所以有了救恩的确据,还不是因为她有了那种经验,而是因为她有了耶稣口中亲自对她所说的话为靠山。主说了什么呢?「我也不定妳的罪,去罢!」(约8.11b) 这是神说不定她的罪,不是人说、也不是她自己的感觉而已。这是最无谬误的确据。

### II. 内在的证据

加上了第二种内在的证据,比单单有第一种的确据更为牢靠。第二种的确据比较主观,也为迈向第三种的确据作预备。我们来看罗马书8.15b-16:

8.15b你们…所受的,乃是使人得着儿子名份的[圣]灵,因此我们呼叫「阿爸!父!」<sup>8.16</sup>圣灵与我们的灵同证我们是神的儿女。

8.16节提到两种见证:一种是我们的灵的见证,另一种是圣灵的同证。

什么叫做「我们的灵的见证」呢?这一点其实就是8.15b的经历。8.15b要看上文。上文说什么?它说我们基督徒信了主以后,在生活中跟随圣灵而行。「凡被神引导的,都是神的儿子。」(8.14) 当我们在生活中跟随了主,我们自己的良心都会对自己说,我们是神的儿女。这叫「内在的证据」,即我们用良心观察了我们自己的言行、经历,就给自己作见证,我们是得着救恩的人。这种言行上的改变,不是一、两次,而是天天生活上的点点滴滴逐渐累积起来的。这不是说我们看见自己的改变就沾沾自喜,而是因此感恩,从心中深处知道这是圣灵的智慧,我们不过是随从而已,我们也更谦卑地知道我们是神的儿女。

举例来说吧。主又对那妇人说,「从此不要再犯罪了。」(约

### 第十篇 经历神爱之长(3.18)

8.11c) 福音书上所有救恩的应许都是真的,如果这位得救的姊妹自此以后,都保守自己在主的恩典中,不犯罪,脱离以往罪中生活的款式,又追求成圣的果子,那么,她的良心都会为她作见证,妳真是不被定罪、而是得救的人了。这是内在的确据。

约翰壹书3.18说,我们当以实际的行动(「行为与诚实」)来爱弟兄。当我们这样随从圣灵去爱弟兄以后,在自己良心的法庭上,就不受责备,心也安了,向神也坦然无惧(3.19-21)。神还给我们一个好处,祂以答应我们的所求为赏赐(3.22,参来11.6b)。

### III. 圣灵的见证

让我们追求了上述内在的确据后,再循序渐进追求第三种更高的确据。约翰壹书3.3说,「凡向祂有这指望的,就洁净自己,像祂洁净一样。」我们追求圣洁,良心看见了、落实了,才进一步地追求父爱更大的浇灌,即「何等的慈爱」(3.1)。

在灵恩运动高涨的今天,圣经让我们看见这一种内在的证据的重要性。我们再回到罗马书8.15b-16。8.16的「圣灵的见证」即第三种的确据,乃是第二种的同证。换言之,没有第二种的确据就没有第三种的确据,因为是「同证」。若单单有第三种,那种非比寻常的(extraordinary)经历也是有问题的。因此,使徒以为高超的灵历必须是建造在平实的一像约翰壹书3.10-24的实际相爱一生活见证之上。若没有第二种的确据,神的儿女直接去追求不容易、不寻常的第三种确据,往往会造成挫折或误导(以无根基的灵异经验作为把握,叫人易受撒但的欺骗)。

圣灵与我们的心同证我们是神的儿女,确实是最宝贵的经历!我们自己的见证是间接的、可误的、媒介的,然而圣灵的见证却是直接的、无误的、立即的。清教徒欧文(John Owen, 1616-1683)曾用一个法庭的比喻,来解释何谓圣灵的见证。我们良心在神的法庭上为我们自己作见证,说明我们如何是神的儿女。但是

我们肉体的软弱、所犯的罪愆、周围的世俗,和诸般的邪灵,都会起来控告我们,向我们良心的见证挑战。就在这时候,另有一位律师走进法庭,为我们身为神的儿女作强而有力的辩护。祂就是圣灵保惠师,祂认识父神和子神,因此祂的见证是无误的、直接的、立即的。当祂作完了见证,众反对者哑口无言。

清教徒古德温(Thomas Goodwin, 1600-1680)也用一个比喻来讲什么是圣灵的同证。父子同行,儿子知道他是父亲的儿子,因为父亲爱他,买好东西给他,与他同行。「但忽然这父亲一时兴起,把孩子抱起来,抱在怀里怜爱地拍他、亲他、搂他,把他的爱浇灌在他身上。然后再把他放下来,一同继续前行。」<sup>9</sup>父子还是继续同行,但是之前之后他们的关系不同了。儿子多了一份由父亲来的「直接的、无误的、立即的」的同证,证明他是父亲的儿子。

约翰.本仁在他的名著天路历程里,刻划天路客得到救恩的确据之经历。天路客一开头看见自己的罪恶之时,其实就已经得救了,只是还没有经历救恩的确据所带来的喜乐。当他走到救恩墙时,那里矗立着耶稣的十字架,十架的下面是耶稣的空坟墓。当他看见十字架时,他身上罪恶的重担就卸除在加略山!「他仰望十字架,惊愕不已…他在那里看了又看,不禁泪如泉涌,眼泪顺着他的面颊滚滚流淌。」他在那里经历到三件事:罪得赦免的平安、穿上公义的白衣,以及打上了圣灵的印记!10 这第三样就是圣灵的见证,乃是圣灵亲自地将基督的救恩,牢牢地印记在他

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Martyn Lloyd-Jones, 不可言喻的喜乐。(中译:校园, 1996。) 88。

<sup>10</sup> John Bunyan, *The Pilgrim's Progress*. (The World's Classics, Oxford Univ. Press, 1966, 1984.) 31-32. 王汉川译,天路历程。(山东画报出版社,2002。) 61-62。谢颂羔译,天路历程。(基督教文艺出版社,1952。) 30。[王译本显然比较好,严谨而准确。]

### 第十篇 经历神爱之长(3.18)

的心里。这是圣灵的工作,希伯来书9.14说,「基督借着永远的灵,将自己无瑕无疵献给神,祂的血岂不更能洗净你们的良心…么?」今日那位永远的灵又带我们回到加略山,让我们经历基督的十字架如何地活划在我们眼前(加3.1),重担都卸除在加略山!我们真是罪得赦免之人,而且穿上了基督公义的白袍,使我们可以坦然无惧地来到天父的跟前,呼叫祂为我们亲爱的阿爸、父啊!

最最奇妙的是正当我们的良心见证我们自己是神的儿女时, 圣灵也对我们的良心见证,我们的确是神的儿女!这也是以弗所 书1.13经历:「你们既听见真理的道,就是那叫你们得救的福音,也信了基督,既然信祂,就受了所应许的圣灵为印记。」圣灵 亲自将主的救恩印记在我们的心里,那样的牢靠,那样的清楚, 使我们深刻地知道我们是蒙神所爱的儿女。「神的爱借着圣灵不 断地被浇灌在我们的心里。」(罗5.5)这爱就是神借着基督在十字 架上为我们而舍了祂己的爱。这爱带我们来到加略山:「惟有基 督在我们还作罪人的时候为我们死,神的爱就在此向我们显明 了。|(罗5.8)

永远的灵没有停在加略山, 祂更是继续地带我们走向永远, 走进神的心坎里, 听圣灵的声音(弗1.4-6):

1-4神从创立世界以前,在基督里拣选了我们,使我们在祂面前成为圣洁,无有瑕疵;1.5又因爱我们,就按着自己意旨所喜悦的,预定我们借着耶稣基督得儿子的名分,1.6使祂荣耀的恩典得着称赞。11

是神爱的手紧紧地、从永远就握住我们,使我们从世界中被分别。

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Thomas Goodwin讨论到拣选与预定之区别,见Works 1:83-86。拣选是救恩的出发,预定则是救恩的目的;所以,预定明显比拣选来得高。见Paul L. Chang, Thomas Goodwin (1600-1680) On the Christian Life. (2001.) 216-17.

为圣,而且以将来至终承受神丰盛的产业为目标。当我们看明了神的心意,我们不住要欢呼说:「你看父赐给我们是何等的慈爱,使我们得称为神的儿女;我们也真是祂的儿女。」(约壹3.1a)我们愈经历父神慈爱之长,就愈使我们肯定自己尊贵的身份。

# 圣徒得蒙保守

「圣徒的恒忍」的教义和「救恩的确据」的教义两者不同。前者则论及蒙保守到将来的永远,后者论及在永远之前蒙拣选。主在被卖的那一夜,祂既爱祂的门徒,就决心爱他们到底。这一个到底的爱,就是圣徒的恒忍 - 得蒙保守。主接着为门徒洗脚,意思就是说,我们这些信主的人是身子已经洗干净了的,但是我们的脚走在世路上,难免时常沾尘,所以,祂来为我们洗脚。「只要把脚一洗,全身就干净了。」(约13.10) 一路上要保守我们。

我们也要保守自己常在神的爱中(犹21)。

# 永远的爱爱你

在我得救两年以后,就在升大四的开学前几天,神的恩典再度临到我。在那个暑假,我对自己有极大的不满,好像是落在罗第七章的挣扎里那样:「立志为善由得我,只是行出来由不得我。…我真是苦啊!」(罗7.18b, 24a)有一个月之久,每天总有一段时间专一等候在主面前、我祇有一个盼望,要与神面对面。浮浅地认罪与懊悔我已厌倦,我要主亲自来遇见我,照祂的形像来改变我。开学前大学团契退修会之前,有一个同工会。

大家正在祷告时, 刹那间有一道大光像闪电一样从上头打下来, 打在我的身上, 一股强大的能力像电流一样, 贯穿我的全人, 又像烈火一般地焚烧在我里面。我立时就被击倒在地上, 匐匍敬拜祂-那一位全然圣洁者, 谁能够侍立在祂面前呢?我在尘灰中痛悔, 嚎啕大哭起来(其他的同工们都知道主来了, 非常敬畏地

### 第十篇 经历神爱之长(3.18)

在祂面前)。祂光照了我所有无力对付的罪与本性,叫我一方面为罪忧伤,一方面知道主全部担待了,罪担脱落了。主亲自给我能力向人认罪。我伏在神面前,以更敬畏的心,从深处敬拜祂。当时我并不明白什么叫作圣灵浇灌,祇知道我面对面遇见了主,尝到那种说不出来、满有荣光的大喜乐,从此更加地宝贝主了。往后一学期,主带领我经历祷告的生活,每天清晨祂吸引我越过心思的纷乱,进入祂神圣的同在中,然后向祂倾吐代祷,圣灵也常常油然充满我的心间。在主爱的浇灌里,我里头的纷乱与怀疑一扫而空。我知道我是蒙神拣选的,祂爱我,祂要用我,祂呼召我来敬拜祂。

在主爱的浇灌里,永远的灵领我们回到加略山,感同身受「祂是爱我,为我舍己。」(加2.20)永远的灵更领我们回到永远之前,使我们肯定我们是在基督里蒙拣选的!永远的灵还领我们到永世的荣耀里,让我们亲耳听见耶和华对我们说:「我以永远的爱爱你!」(耶31.3)愿我们在基督的爱里成长,经历祂的爱是何等地长!

最后我要做一个见证。在我出来服事主以后约半年,很不顺利,旁边有一位弟兄一直在挑战我:「你到底出来服事主的呼召清楚不清楚?我看你没有什么恩赐,不如回去做电子工程师,在教会里殷勤事奉,就可以了。何必做什么传道人呢?你才出来半年多,现在回去还不迟嘛…」这种挑战的话多听几次,真的人就动摇了。有一晚,我去参加荣耀秀(Pearl Young)教士的聚会。当我「以…充足的信心来到神面前」之时,属天的大祭司对我显现、对我说话了。在聚会上被圣灵大大地充满是常有的事,那天也是一样,圣灵静静地、却以大能浇灌人心。我也被圣灵厚厚地浇灌了,可是那天很不一样,因为我的心中充满了忧伤,我不知道我是否真地还要在服事主的路上走下去。那位弟兄所说的话没有一句是错的,我真是没有恩赐,尤其是没有讲道的恩赐。我那时

才结婚半年,我佩服我的太太怎么敢嫁给一个没有恩赐的传道人,我更佩服我的岳父怎么敢让我娶他的女儿。

在聚会中百感交集, 主啊, 我何去何从?我是否回去做工程师, 我保证会在教会中做一个好弟兄。但真的叫我走回去, 我也心有不甘, 就这么走回去了。心中满了困惑。就在这时, 我好像看见「耶稣基督钉十字架…活画在[我的]眼前」(加3.1), 听到主用祂的钉十架对我说了一句话:「我都已经钉了十字架, 你还要怎么样呢?」我在主面前流泪哭泣, 学习绝对的顺服。

从那一刻起,我就不再怀疑主的呼召了,不论有没有恩赐,不论有什么恩赐,不论有多少的恩赐,我知道主的呼召很简单:背起你的十字架,来跟从我。

2004/6/20, MCCC

2004/6/25~27 (4 sessions), 费城三堂联合退修会 2009/5/16~17 (3 sessions), 台北市浸信会颂恩堂 2009/5/23~25 (5 sessions), Torrence (CA)台福教会青年团契

# 祷告

深哉深哉耶稣的爱(Oh, the Deep, Deep Love of Jesus. H182)

<sup>1</sup> 深哉深哉耶稣的爱 无限广阔无限量 浩浩荡荡有如汪洋 主爱临我何周详 把我荫庇把我环绕 是主滔滔大慈爱 导我前行领我归家 安息天上到万代 <sup>2</sup> 深哉深哉耶稣的爱 万国万民当颂赞 何等的爱永久的爱 世世代代不更变 祂常看顾属祂儿女 在十架上祂舍身 为了我们父前代求 在宝座上常施恩 资 深哉深哉耶稣的爱 爱中至爱爱无匹 犹如洋海祝福四溢 又如良港可安息

## 第十篇 经历神爱之长(3.18)

## 深哉深哉耶稣的爱 对我有如在天堂 领我进入荣光之中 领我就近你身旁

*Oh, the Deep, Deep Love of Jesus.* Samuel Trevor Francis, 1875 EBENEZER 8.7.8.7.D. Thomas John Williams, 1890

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌第十一篇 经历神爱之高(3.18)

经文:以弗所书3.18 (参弗1.13-14, 林后5.1-7, 罗8.17-25, 彼前 1.8-9, 约壹3.1-3, 约20.17等)

能以和众圣徒一同明白基督的爱是何等阔长高深...

ίνα έξισχύσητε καταλαβέσθαι σὺν πᾶσιν τοῖς ἁγίοις τί τὸ πλάτος καὶ μῆκος καὶ ὕψος καὶ βάθος (BGT)¹

诗歌: 你的大爱(It Passeth Knowledge.)

## 圣灵作质涵义

我们看过了基督之爱的阔与长。阔,是主的爱何等地宽广, 祂按着我们的本相接纳我们,赦免我们一切的罪孽。等我们信主 了以后,我们从圣经的启示上知道,原来不是我们拣选神,乃是 神拣选了我们(约15.16)。我们固然是爱神,可是神却先爱了我们 ,而且神是在创世以前,就因以祂永远的爱,在基督里拣选了我 们。这爱也要保守我们直到永远。

 $<sup>^{1}</sup>$  这是 $P^{46}$  B C D G I等古卷的次序(阔长高深)。但是**%** A K L Syr等古卷则是次序倒过来(阔长深高):βάθος καὶ τωρς。现在的译本都采用前者。按经历说,也是如此。经历主爱之深,慢于、久于、也难于经历主爱之高。

不只如此,以弗所书3.18讲一步说我们还要经历主爱之高。 经历主爱之高与经历主爱之长(得着救恩的确据)是息息相关的。 以弗所书1.13-14说,

1.13你们既听见真理的道,就是那叫你们得救的福音,也信了 基督, 既然信袖, 就受了所应许的圣灵为印记。1.14这圣灵是 我们得基业的凭据/质,直等到神之民/产业被赎,使祂的荣 耀得着称赞。

在我们信主之后,圣灵在我们身上作更进一步的工作,就是将救 恩的应许印记在我们心中, 叫我们大有把握:我们真是神的儿女 ,是蒙神拣选的。

接着,使徒又说,圣灵是我们将来得基业的凭据,直译是 质。<sup>2</sup> 什么叫质?姊妹们比较会知道。小的时候,台湾的物质十 分贫乏。偶而有亲友送了一段好料子,妈妈就会到镇上找师傅做 衣服。第一步是量身,选样子,把料子交给师傅。临走的时候, 师傅会在料子的角落剪下一小块,钉在收据上。我就问妈妈为什 么在收据上要钉上一小块衣料呢?妈妈就说,这是一块很好的上 等衣料, 舶来品。有的师傅会给你掉包, 所以一定要剪一小块下 来作质,下回来试身或取货时,就可以对质,保证衣料不会掉 包。隔不久,妈妈去镇上的师傅那里试新衣服。除了试衣服合不 合身之外,更重要的是对质,看衣服的质料是否就是原来那一段 衣料的质料。最后做好取货时又对了一次质料。那一小块衣料就 叫做质。

以弗所书1.13说圣灵作印记。把神赐给我们宝贵救恩的应许 ,牢牢地打印在我们的心里。我们信耶稣所得着的救恩,今天只 不过是一部份而已, 到主耶稣再来、接我们进入永远的荣耀之时

<sup>2</sup>或许今日可以译为「甜头」!

#### 第十一篇 经历神爱之高(3.18)

,那时才是完满的救恩。所以,圣灵一方面是救恩的印记,保证我们将来永远救恩的稳固;另一方面,祂作了质,倒不是给我们将来可以对质,而是让我们预先知道将来的救恩是怎样完美的救恩!将来的救恩多美好,我们今日还不完全知道,可是神先给我们尝点甜头,叫我们心中起了大羡慕,兴起末日救恩的盼望。

哦基督你是泉源 源深甘爱充满 既浅尝此泉于地 定必畅饮于天 那里主爱直扩展 犹如海洋涌溢 荣耀荣耀今充满 以马内利之境

## 信心变为眼见

有一处经文常被教会误用:哥林多后书5.7,「我们行事为人是凭着信心,不是凭着眼见。」这里有一个对比,不是对立。什么对比呢?信心与眼见。这里的眼见不是指今世的期望、地上的好处。请读上下文,它乃是指着永世时,我们可以面见神的荣美说的!保罗曾说,「我们如今彷佛对着镜子观看,模糊不清;到那时就要面对面了。」(林前13.12a)今日我们是凭信心而活,到了主再来的时候,就要与神面对面了,那叫眼见。末世的荣耀究竟有多荣耀呢?为了要让我们知道一点、品尝一点,神就让圣灵作质,将那浩大的喜乐今日就捎一点过来给我们体验品味,好藉此坚固我们的信心。所以,信心与眼见不是对立的,而是对比。罗马书8.24-25讲得不错:「8.24我们得救是在乎盼望;只是所见的盼望不是盼望,谁还盼望他所看的呢? 8.25但我们若盼望那所不见的,就必忍耐等候。」

可是信心迈向属灵的成熟时,圣灵作质的意味就更强了。请问新约何处给信心下过定义?希伯来书11.1,「信就是所望之事的实底,是未见之事的确据。」什么是信心?这里说它能将盼望实现,将未见的事变为可见的!请问,信心和眼见的界限是不是模糊不清了?希伯来书十一章全章所讲的盼望是什么盼望?不错

,当我们生病时,我们指望主的医治;当我们失业时,我们指望主为我们开路。可是这里所讲的盼望,乃是历世历代信心伟人共同的盼望,11.40说它叫「更美的事」,我们一旦得它,我们就都「完全」了!那是什么呢?乃是末世荣耀的盼望!我们不是常背主祷文吗?日用的饮食的供应,可以说是天天应验的。但是至于人都尊主名为圣、神的国降临、神的旨意施行在地如天,却到今天都还没有实现。可是当主的爱运行在我们中间时,到一个地步,你真会觉得这不就是天的境界吗?因为神的爱把我带到天的境界了。其实信心乃是属灵的看见!借着信心,圣灵使我们预尝完全之爱的滋味。

## 初熟果子圣灵

在罗马书8.23那里,圣灵有一个表号叫做「初熟的果子」。那一节是什么意思呢?我们这有圣灵作初熟的果子的,也是自己心里叹息,等候得着儿子的名分,乃是我们的身体得赎。和合本译文应该加一个「作」字。初熟的果子就是圣灵!这是什么意思呢?一个果园到了盛产季节所产的果子好不好,就看初熟的果子。如果初熟的果子是甘甜的话,整批果园里的果子成熟的时候,就都是甘甜的。圣灵今日在我们信主之人的心中,作了一件惊天动地的大事,就是把末日荣耀的甘甜先捎一些在我们的心中,让我们尝到一点甜头。其量虽然只是一些,其质却是与将来的永世者完全相同。当我们尝了主爱的甘甜,我们就羡慕永世,巴不得早日被提到主身边。

保罗一点不怕死亡,他甚至说离世与主同在是好得无比的(腓1.23)。为什么呢?因为至少有一次他尝过被提到荣耀里的滋味,是怎样的完美。他曾被提到三层天上去,那里是神所在的天,又叫乐园,那里的美好是人间无可言喻的,尝过那种天上滋味的人,说不出来,但是他以天上的喜乐为他的夸耀(林后12.1-4)。

彼得也有类似的经验:「1.8你们虽然没有见过祂, 却是爱祂

#### 第十一篇 经历神爱之高(3.18)

;如今虽不得看见,却因信祂就有说不出来、满有荣光的大喜乐;<sup>1.9</sup>并且得着你们信心的果效,就是灵魂的救恩。」(彼前1.8-9)主的爱激励我们,使我们尝到末世荣耀的喜乐,是今日在地上没有的,这样的爱吸引我们思念天上的事,以神的国的为念。

## 因爱得著名份

以弗所书1.5-6a说, 「1.5 [神] 因爱我们, 就按着自己意旨所喜悦的, 预定我们借着耶稣基督得儿子的名分, 1.6 使祂荣耀的恩典得着称赞。」这一份神的爱, 把我们带上高处。什么是儿子的名份呢?新约用了几个词汇-作神的儿女、作神的后嗣、得儿子的名份等-来讲述神的心意, 要我们与基督同作神的后嗣, 就是与基督一同来承受神在基督里那一个丰盛的荣耀。

我们爱我们的儿女,就会禁不住地把好东西分享给他。神爱我们,不只是消积地拯救我们脱离罪恶,且是积极地吸引我们承受祂丰盛的产业。有一对爱主的夫妇十分地伤心。怎么回事呢?他们的儿子从小就在教会长大,爱主、服事主,父母引以为傲。儿子也进了人人所欣羡的大学,毕业了,就在他一开始工作的时候,这个儿子突然像变了一个人似的,信仰没有改变,可是跟父母的关系改变了。说什么,他都不再要父母任何的帮助。父母给他车,他不要。父母给他钱,他把钱奉献到他的教会里去。父母给他衣服,他拒绝穿。天寒地冻的,他收入少,就骑自行车在冰雪中上班,衣服也很单薄。儿子拒绝父母亲的爱,深深地伤了他们的心。反过来说,基督用祂的爱吸引我们进入父神的丰富时,父神是多么地喜悦啊!

罗马书8.23说,当我们的身体得赎的时候,也就是当主再来、我们身体变化进入永世时,我们才算是得着了神儿子的名份、可以承受神的丰富了。到了那时候,我们才知道神爱我们有多高!因此,老约翰说,「你看父赐给我们是何等的慈爱,使我们得称为神的儿女!|不是说我们有了新造的、不朽的身体,这就表

明了神的爱。约翰壹书3.1-2的意思不是那样,而是说我们成为了像父神的神的儿女了!神爱我们爱到一个地步,祂一直在改变我们,以至于当主再来之时,我们都要像祂,必要像祂 - 像神的圣洁、像神的荣耀 - 所以,我们得以面对面看见父神的真体。这是何等超越的思想!那时,我们长大成熟了,可以承受父神丰富的属灵产业了,父神是何等高兴呢!

主一复活以后,就对抹大拉的马利亚宣告:「我要升上去见我的父,也是你们的父,见我的神,也是你们的神。」(约20.17b-c)主复活升天为我们赢得了儿子的名份,就是与基督一同承受父神丰盛的荣耀。诗篇103.11论及神的慈爱像诸天一样的高(参诗36.5a),这是因为祂的救恩至终将我们带入诸天的境界,祂要领众子进入荣耀里去(来2.10)。

## 达到属灵高峰

主爱的高要成为我们在苦难中向主忠诚的力量。在每一个神儿女的心中都一把属灵的天平,天平的一边是今生的苦楚,天平的另一边则是神儿女自由的荣耀。当保罗把两者比一比时,他说,今生的苦楚就不足介意了(罗8.18-23)。不但不足以介意,保罗甚至说,「4.16所以,我们不丧胆。外体虽然毁坏,内心却一天新似一天。4.17我们这至暂至轻的苦楚,要为我们成就极重无比、永远的荣耀。」(林后4.16-17) 苦难是为了成就我们的得荣的。神的儿女为什么会看重这末世的荣耀呢?乃是当圣灵充满我们、基督钉十字架的爱激励了我们之时,我们甘心乐意接受十字架,好将来与主一同得荣耀。

约伯记在19.25-27达到一个属灵的高峰:

- 19.25我知道我的救赎主活着,/末了必站立在地上。
- 19.26我这皮肉灭绝之后,/我必在肉体之内得见神。
- 19.27我自己要见祂,/亲眼要看祂,是我而不是外人。/我的

#### 第十一篇 经历神爱之高(3.18)

心肠在我里面呼吁!

为什么约伯看见了末日的荣耀,而挑起他心中向着神的渴慕?因为他受了极大的苦难。请对照约伯记1.1-3和19.25-27,有什么不同?当他生活平顺时,他没有尝到那一个「说不出来、满有荣光的大喜乐」,他也不太会羡慕那一种「极重无比、永远的荣耀」之境界。然而在苦难中,神一样一样地把他的所有拿掉了,有一样拿不掉的,就是圣灵在他心中的质!亦即圣灵所开启给我们的那一份末世的荣耀,反而在苦难中出现了。

诗篇73篇的诗人作者写下了诗篇里最有名的金句:

73.25除你以外,在天上我有谁呢? 除你以外,在地上我也没有所爱慕的。

73.26我的肉体和我的心肠衰残;

但神是我心里的力量, 又是我的福分,直到永远。

可是他原来是一个极其世俗化的人,但是圣灵作质,使他预尝了 天恩的滋味,他就改变了。

有一个家庭,太太是基督徒,但嫁给不信主的先生,就离开神了。神用苦难将这位姊妹召回羊圈。她生了第一胎是双胞胎,有一个是脑性痲痹儿。这个打击使他们家的生活有了大改变,不能再忙着作生意,要收敛许多,好养小孩。几年后,这位姊妹怀了第二胎时,医生告诉他们,这个男胎的基因有问题,将来会是个侏儒。这位不信主的先生这时主动地寻找教会,十分谦卑地来到神面前祷告,信了主。小孩生下来以后,的确是有医生所说的问题。从那时起,这对夫妇整个的人生都改变了,爱神、敬畏神,并且在教会、团契里忠心地事奉神。几年前这位姊妹卷入一场车祸,几乎要死,左眼被撞瞎了。她不改初衷地更加爱主!最近他们家的脑性痲痹儿连连住院,那位弟兄有点疲乏了。他问,

「主啊,为什么?」我问他,「如果没有这一切的苦难,你们会信主、爱主吗?」他承认不会。

在车祸之后,一位癌症复发的女士去看这位姊妹。她们是好朋友。癌症复发几等于是判死刑一样,没有盼望。她问另一位受苦的人说:「妳还觉得妳的主爱妳吗?」这位姊妹笃定地回答:「是的,我的主爱我!」那位女士就说:「我也要这一份的爱。」那一天她就信主了。这两位姊妹都没有得到地上的医治,但是她们都得到那一份天上的爱。

有时我会用圣奥古斯丁的话来安慰她:「到了得荣时,妳们夫妇要看见妳的女儿三十岁风华正茂的样子。」圣经上没有讲复活的身体是几岁的身体,但是圣奥古斯丁说是三十岁的样子,可能他学过了孔子「三十而立」的话!有时我会用这样的话安慰那些儿女夭折之父母。他们会问:「可是我的小孩今天是婴孩,到了他/她三十岁时,我怎么认得出呢?」我就回答说:「可能他/她认得你们。所以,仔细听有人叫你爸妈的声音吧。」「这至暂至轻的苦楚,要为我们成就极重无比、永远的荣耀。」(林后4.17)为主受苦、与主同苦之时,是我们人生最美丽的一页。

2004/6/25~27 (4 sessions), 费城三堂联合退修会 2004/8/1, MCCC

2009/5/16~17 (3 sessions),台北市浸信会颂恩堂 2009/5/23~25 (5 sessions), Torrence (CA)台福教会青年团契

## 祷告

你的大爱(It Passeth Knowledge. H178)

<sup>1</sup>你的大爱过于人所能度 我救主耶稣但不堪的我 真要知道它的高深长阔 好叫它的能力越显越多 在我身上 第十一篇 经历神爱之高(3.18)

<sup>2</sup>你的慈爱过于人所能论 我救主耶稣但我的嘴唇 要向远近罪人劝诲谆谆 告诉他们你爱能解忧困 并赐喜乐 <sup>3</sup>你的奇爱过于人所能赞 我救主耶稣但我的心坎 总要歌唱那爱这大这满

因为恶性如我也得恩湛 来亲近神 "我今虽然不能在这地方 测度讲论颂赞爱的泱漭 但我要带我的虚空心房

来到你这爱的泉源良港 求你充满 我真是一个虚空的器皿 对你从无一次恋慕深情 但我却能一再来你面前

求你怜恤帮助得你恩典 因你爱我 。哦我主求你用爱充满我 领我到天上永活的江河 让我用简单的信到那里

倚靠鉴赏称羡并享受你 不再他求 <sup>7</sup>当我面对面看见我救主

当我在祂的宝座前俯伏 那时我就要希奇并歌唱 祂的大爱如何深高阔长 并要敬拜

> It Passeth Knowledge. Mary Shekleton, 1863 10.10.10.10.4. Ira D. Sankey, 1863

## 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第十二篇 经历神爱之深(3.18)

经文:以弗所书3.18(参罗8.26-28,来4.12-16)

能以和众圣徒一同明白基督的爱是何等阔长高深...

诗歌: 玉漏沙残(The Sands of Time)

## 情至深无怨尤

最后,我们还要进入主爱之深。在我们属灵的经历上也是这样的。经历主爱之高在先,然后才是主爱之深。什么叫主爱之深呢?当我们经历了主爱之阔,罪得赦免,我们真是快活极了。之后,我们更经历到救恩的确据,知道了我们乃是神在创世以前就拣选我们的,我们的救恩实在牢靠;完全在乎神的恩典,不在乎我们的本相。只要神是神,我们就救恩稳固。然后,我们明白了主爱之高,是要把我们带入永世的荣耀之中。我们全人都要改变,都要穿上新造的身体,都要模成神的儿子的形像,都要像祂。

是否这样,我们在地上就完全了?不。当记者问布希总统关于宾拉丹存活与否的问题,他讲过一句很有意思的话:「今日重要的还不是宾拉丹一个人,而是整个的恐怖组织。如果他已死了,那么我们已经将他除掉了;如果他还活着,我们总要找到他,将他除掉。」当主死在十架上之时,祂已经将我们的原罪一次永远地钉死了,罪权也已经崩溃,所以我们的罪咎已经除去。那么

,神的儿女为什么还会犯罪呢?因为罪的败坏还在,需要我们逐日靠着圣灵的力量治死它。我们的罪污有多深,主的爱我们就有多深!「人心比万物都诡诈,坏到极处,谁能识透呢?」(耶17.9)神的道刺入剖开我们的内心深处(来4.12),祂对付我们的隐秘事(罗2.16)。这是祂爱之深,情到深处无怨尤!

人里头的败坏有多少呢?很多,有几个清单。<sup>1</sup> 我今天只在这里提苦毒。常有人说,最后死的罪就是骄傲。可是还有一样比骄傲更难治死的罪,那就是人里面的苦毒。许多基督徒,甚至是好基督徒,里面仍有苦毒,就使他们的天路历程很难走到底。人虽堕落,神还给人有良心的感觉;因此当人犯罪时,良心会发出拒绝的声音,制止人不要走下去。可是当人有苦毒时,良心的感觉就被压抑了,因为他觉得他是受害者,他在心中恨人,甚至发出愤恨,都是该的。因此,我认为苦毒才是最后治死的罪!<sup>2</sup> 我常想,若神的儿女都能将心中的苦毒清干净,彼此真实相爱,教会不就是新耶路撒冷了?!

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 可7.21-22 (<sup>7.21</sup>恶念、苟合、<sup>7.22</sup>偷盗、凶杀、奸淫、贪婪、邪恶、诡诈、淫荡、嫉妒、谤讟、骄傲、狂妄。)有14样,[太15.19只提了其中的六样,外加「妄证」,共七样。]

加5.19-21 (<sup>5.19</sup>奸淫、污秽、邪荡、<sup>5.20</sup>拜偶像、邪术、仇恨、争竞、忌恨、恼怒、结党、纷争、异端、<sup>5.21</sup>嫉妒、醉酒、荒宴) 有15样。

罗1.23-32 ([拜偶像、同性恋]…不义、邪恶、贪婪、恶毒/阴毒,…嫉妒、凶杀、争竞、诡诈、毒恨; <sup>1.30</sup>又是谗毁的、背后说人的、怨恨神的、侮慢人的、狂傲的、自夸的、捏造恶事的、违背父母的。<sup>1.31</sup>无知的,背约的,无亲情的,不怜悯人的。) 共有23样。

提前1.9-10 (...不法和不服的、不虔诚和犯罪的、不圣洁和恋世俗的、弑父母和杀人的、行淫和亲男色的、抢人口和说谎话的、并起假誓的、或是为别样敌正道的事...。)有13样。

<sup>2</sup>以上的清单里也提及了几次,见打底线者。

#### 第十二篇 经历神爱之深(3.18)

以弗所书4.30-5.2正是处理苦毒问题的经文。苦毒和言语的罪恶很有关系,其上文讲到谎言、愤怒和秽语(4.25-29)。怎样定义苦毒呢?4.26可以是个很好的定义:当怒气积压在人的心里时,苦毒就产生了。人有了苦毒,就已经给魔鬼留了地步(4.27),只是他自己并不知道,而且还窝藏着这些内在隐藏的愤怒。

## 主爱不容苦毒

苦毒绝对必须除掉,为什么?以弗所书4.30讲出了它的理由,因为我们是受了圣灵的印记的人,祂把神救恩的应许打印在我们的心里,而且祂在我们的心里工作,改变我们,好叫我们在得救的日子到来时,我们真能像父神,因为我们必得见祂的真体(约壹3.1-2)。所以我们切不可叫圣灵担忧,因为祂是末日荣耀的质,祂刻意地要我们改变得像基督一样。

以弗所书4.31是讲到圣徒的责任,不是你除掉,而是「你们…当从你们中间除掉」,因为苦毒之为罪是滋生在人群-包括教会-中间的罪恶。这是神的命令,从4.26看来,人群中间有苦毒时,撒但已经在他们中间得到了地步了!所以使徒说,必须除去,不假情面。

以弗所书4.31让我们看见苦毒的可怕。原来开始的时候,它只是积压的愤怒而已。撒但一旦在人群中间得了地步,也就布施各种的阴毒,在人们愤怒的情绪里。于是「苦毒、恼恨、忿怒、嚷闹、毁谤」等愤怒家族的成员,就一个生一个,一个比一个厉害。苦毒是闷在心里的愤怒,恼恨是宣泄出来的愤怒,忿怒则是更为强烈的愤怒,嚷闹则是爆发出来的愤怒,不顾情面、撕破脸地吵开来了。毁谤是一股毁灭性的愤怒,要将对方摧毁掉才罢休,自己才觉得公义得到申张。

当神的儿女落在苦毒里时,圣灵就担忧,因为苦毒会产生更 厉害的苦毒,冤冤相报何时了,最后受害的还是自己,幸灾乐祸

的是撒但,因为他是一切阴毒的布施者。雅各的妻子利亚是一个满了苦毒的妇人,究其原因不过是她生来「眼睛没有神气」,从小和「生得美貌俊秀」的妹妹拉结一比,就比下去了(创29.17)。嫉妒就从她里面滋生,苦毒就成了她一生生活的型态,也因此毁了她一生。她虽然给丈夫雅各先生过四男一女,但并没有得到他的心。创世记的记录告诉我们,这五个儿女通通都有问题。我不禁想,问题出在这个母亲的身上!一个不能克服苦毒的人,至终要被苦毒毁灭,甚至祸延子女。不可不慎。关于苦毒,从前联合国秘书长哈玛绍(Dag Hammarskjold)讲过一句发人深省的话:「我们就像蜜蜂为了护卫自己,从甜蜜中吸出毒汁。当蜜蜂用它的苦毒的刺去刺人以后,它自己身上发生什么事,大家都知道了。」(即同归于尽!)3

二战战将巴顿挥军攻入柏林, 当他的部队临近希特勒的总部时, 德军研究他的军官将巴顿资料——地付之一炬时, 讲了一句发人深省的话:「巴顿, 你的敌人如今被你打败了, 你活着也没有什么意思了。」当拉结死时, 谁最痛苦?斗了一辈子, 突然之间, 对手消失了, 利亚还和谁斗?我相信利亚到了晚年回顾一生, 做了多少错事, 连累了多少人, 应当悔改了。「是非成败转头空, 青山依旧在, 几度夕阳红。」既然如此, 何必当初呢?

## 主的爱何其深

罗马书8.26-27则从圣灵的角度来看人的软弱 - 包括苦毒。 8.18讲到了外在的苦楚, 8.26则讲到了内在的软弱。对付外在的 苦难, 圣灵作质把末日的荣耀今日就显给我们, 使我们心中的天 平失去了平衡, 而向神的那一边倒去。可是内在的软弱怎么办呢 ? 难道圣灵就不管了吗?不! 祂眷顾。祂怎样眷顾呢? 祂「用说

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Edward K. Rowell, ed. *Quotes & Idea Starters for Preaching & Teaching from Leadership Journal.* (Baker, 1996.) 14.

#### 第十二篇 经历神爱之深(3.18)

不出来的叹息,替我们祷告。」耶稣有人性,能体恤我们的软弱,圣灵也是一样:有份于耶稣的人性,能体恤我们的软弱,所以他会叹息!他对我们的软弱共鸣,他同情我们。可是他没有停在那里,他起来站在我们软弱的地位,帮助我们、坚固我们、拉拔我们、光照我们,直到我们在祷告中听到了圣灵的叹息,而明白了神的旨意。我们若一再忽略了祂的叹息,祂就要为我们担忧了。

不但圣灵工作,神的话语更是工作,它会刺入剖开人的灵魂深处,「连心中的思念和主意,都能辨明。」(来4.12)原来我们的大祭司耶稣爱我们,祂要我们常来到祂的施恩的宝座前蒙恩惠、得怜悯。

比利亚更有资格落在苦毒里的人大有人在,譬如:拿俄米、约瑟、哈拿,都有十足的理由沉湎于自己的苦毒里不出来。可是圣灵的叹息、神道的刺入剖开,使他们治死自己的苦毒,胜过内在的败坏。孔子曰: 「君子有三戒:少之时,血气未定,戒之在色;及其壮也,血气方刚,戒之在斗;及其老也,血气既衰,戒之在得。」(论语[季氏篇]16.7) 约瑟实在不容易,一生历经戒色、戒斗、戒得的考验。他一夜之间从父亲所疼爱的宝贝儿子,落到被兄长们所嫉恨,动了杀机,投入坑中等死。后来又被卖到埃及为奴,稍微有点好日子过了,又被主母所陷害关入死牢,一共有十三年之久。这是何等的深仇大恨啊!但是圣灵每次在他落在苦毒愤怒中时,就再一次提醒他当初神赐他的两个异梦,那是何等的尊贵与荣耀呢!一个神所尊荣的人,岂可落在苦毒之泥沼里呢?多少次圣灵问约瑟,你到底信不信主的话?

不但如此,一个爱慕神同在的人如约瑟,从小在神的家中长大,被父母亲的爱所呵护着,不知道甚么叫做嫉恨,只知人间是何其的美好。突然间,晴天霹雳,不只死亡威胁他,而且兄长们的嫉恨像潮水一样淹没了他。他心灵受伤了。而且他的心中产生

了剧烈的反应:恨。他要报复,这是人天然的反应。可是神的话像两刃的利剑,刺入剖开他的灵魂深处,叫他自己看见他以往从来没有看过的他自己的本相:原来我的里面也有愤恨,也有报复,缺少神的慈爱与忍耐。我不是很爱神吗?可是为什么受了些委屈,我整个人的人性就变了呢?原来在我里面也有这许多人性的黑暗败坏的一面。

想着想着,他不禁为他的兄长辩护起来!尤其是那个西缅,够狠的,带头整我,要置我于死地。假如西缅有一个妈妈不是利亚,而是我的妈妈,可爱贤慧的拉结,他是否性格都会不一样了?假如父亲雅各疼爱他就像疼爱我这样,而且也给他买一件昂贵的彩衣,他断定不会嫉恨我了。假如我从小就生活在西缅哥哥的环境与遭之下,说不定今天心中嫉恨、动了杀机的人,会是我呢?弟兄姊妹,这正是圣灵的叹息、圣道的剖开,我们要听,我们要看,我们就能靠着圣灵的能力,将苦毒除掉,并治死它。

## 三帖主爱之深

以弗所书5.1-2勉励我们要效法父神与基督,做个蒙慈爱的神的儿女,光除去苦毒还不够,还要待人以神的恩典。主爱我们何等深,祂不但不要我们成为恨的器皿,而且还要我们成为爱的管道。三帖:饶恕、怜悯、恩慈。

## 饶恕

约瑟的一生十分戏剧化,又是一夜之间,他平步青云做了埃及国的宰相,一人之下,万人之上。在那七个丰年之间,他结婚生子,给老大取名叫玛拿西,意思是忘了吗?不,乃是神使他忘了一切的困苦与父家!是神的恩典使他脱离了记忆中的一切苦毒,人岂能忘掉呢?有一位弟兄近视眼,有一次他看一块篇额,上面写了一个字「忘」,等他走近一看,是个「忍」字。他说对了,忘了才能忍,光忍是忍不住的。

#### 第十二篇 经历神爱之深(3.18)

中文很有意思:没齿难忘。人什么时候没齿?老了以后。今年(2004)过世的雷根总统到了八十岁以后,真是一笑泯恩仇,一生的政坛恩仇。为什么?不泯也不成,因为他得了失忆症。不过神使我们忘了什么?不是忘掉那些痛苦的回忆,而是使我们胜过了回忆中的痛苦。当后来约瑟的兄长们齐来借粮时,他才恍然大悟。他的话多高贵啊!

我是你们的兄弟约瑟,就是你们所卖到埃及的。5 现在,不要因为把我卖到这里自忧自恨。这是神差我在你们以先来,为要保全生命。…<sup>7</sup> 神差我在你们以先来,为要给你们存留余种在世上,又要大施拯救,保全你们的生命。8 这样看来,差我到这里来的不是你们,乃是神。祂又使我如法老的父,作他全家的主,并埃及全地的宰相。(创45.4-8)

罗马书8.28的话是对的!渥尔德(William Arthur Ward, 1921~1994) 讲过一个能赦免人之人的高贵:「当我们杀人的时候,我们最像 野兽。我们论断人的时候,我们最像凡人。当我们赦免人的时候 ,我们最像神。」<sup>4</sup>

## 怜悯

怜悯是施恩给在悲惨中之人。

约翰(John Plummer)是1972年越战中,组队以燃烧弹攻击盏盘(Trang Bang)村的空袭驾驶员。那一次的轰炸恰巧给新闻记者(LIFE)拍下来了,一位九岁受害的女孩潘金馥(Phan Thi Kim Phuc, 1963~),裸着身体,全身被火烧着,哭着,张开双手,向着镜头奔逃而来,在她后面的天空黑烟如柱升起。这幅照片24年以来成为约翰的梦魇,他心中没有平安,最后他开始厌恶自己,婚姻失

<sup>4</sup> Charles Swindoll, *Swindoll's Ultimate Book of Illustrations & Quotes*. (Nelson, 1998.) 216.

败了,并开始酗酒。直到1996年的退伍军人纪念日,他在华府遇见了一个人,他的梦魇才得到了解决。

他遇见了被他所伤害、却还存活下来的那一幅照片里的女仕潘金馥。她才来参加那次的聚会,她身上还带着伤痕,还会痛楚,但是她不再有苦毒了。她告诉许多人:「在那张照片里,我的背后还有成千上万的人死了,断肢截腿的,他们的一生都被摧毁了,可是没有人将他们拍照起来罢了。」当潘金馥看见John的忧伤、痛苦时,她就伸出她的双臂拥抱了约翰。约翰不断地对她说,「我真对不起妳」;潘金馥却同时说,「没事了,我赦免你。」

约翰说,「那个赦免真是白白的礼物,不是他赚来的。」赦免是个奥秘,两分钟的会面将他24年来的梦魇,一扫而空。<sup>5</sup>

一个靠主的恩典赦免别人的人,他才会有力量怜悯别人,因为他的心中已无恨、只有神的爱。所以,他才可以揣摸别人心中的痛苦与挣扎,从而动了怜悯的心去爱人。「怜悯原是向审判夸胜。」(雅2.13b) 怜悯的爱心将苦毒的冤冤相报的环结,澈底切断了。

## 恩慈

恩慈是施恩给不配得恩典的人。这是约瑟的写照。约瑟是圣经里最会哭的人,他一共哭了九次。第九次的泪水说明他是何等恩慈的人。当时,父亲雅各过世了,兄长们还怕约瑟秋后算账。约瑟对他们说,「我岂能代替神呢?」叫约瑟受苦是神的安排,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Johann Christoph Arnold, Seventy Times Seven: The Power of Forgiveness. (Plough, 1997.) 127-29. 但1998/1/12的新闻又证实: 该次的投弹并非John Plummer下令。Plummer为何要那样说呢? 等于是谎言!虽然如此,并不影响那一世代许多越战退伍军人心中的创伤,换言之,潘金馥的赦免是有效的。

#### 第十二篇 经历神爱之深(3.18)

不是人的决定。约瑟重申保证,还讲了许多安慰的话(创50.19-21)。够恩慈的吧。不过在这一切之上,他又哭了(50.17)!一泪诉千语:雅各家若还有什么晦气、猜疑、块垒、不信、罪疚、不安,在约瑟的泪水中都化乌有,取而代之的是人心的柔软、透亮、谦卑、敞开、舒畅、自由、信任、喜乐。他的眼泪说明了神的恩慈。

## 除去苦毒心癌!

一位姊妹(方仁念)看起来很好,但她自己说,她以前在文革 时斗过别人,现在想来都觉汗颜,她知道她自己的本相,不过是 一个罪人。后来她得了癌症,感谢神的是她得到了医治。获知癌 细胞没有扩散的大好消息后,她去原来工作的大学人事处办些手 续。却没想到十分沮丧,问了很多人,搭了几条线路的校车,还 是不得要领、找不到人事处。而她大病初愈、体力微弱。此时看 见另一线路校车来了,她就上车。没想到车上只有一个乘客,是 个熟人, 过去的同事, 双方磨擦得很厉害。她曾帮过那位同事, 对方却以怨报德。使她「觉得被她深深地伤害了。因此心中充满 了对她的苦毒。...可是就在我踏上汽车台阶的那一刹那,从神而 来的亮光,透体通亮地照明了我的心。...神今天就要...给我开刀 挖除这个毒根。 | ..... 主爱何其深!这位姊妹真爱主,也生过癌 症,好了,可是神认为她还没有过关,所以就处心积虑地安排她 遇见她最不愿遇见的人,给她一道突如其来的测试:神说她必须 除去心癌,使她可以向人舒畅、向神坦然。她过关了,感谢神。 弟兄姊妹们你呢?过关了没有?苦毒就是心癌,必须除掉,而且 代之以神的美丽:饶恕、怜悯、恩慈。

2004/6/25~27 (4 sessions), 费城三堂联合退修会

<sup>6</sup> 方仁念, 十架下的春天。(校园, 2002。) 265-67。

2004/7/25, MCCC

2009/5/16~17 (3 sessions), 台北市浸信会颂恩堂 2009/5/23~25 (5 sessions), Torrence (CA)台福教会青年团契 祷告

玉漏沙残(The Sands of Time. H532)

1玉漏沙残时将尽 天国即将破晓 所慕晨曦即降临 甘甜加上奇妙 虽经黑暗四围绕 晨光今已四照 荣耀荣耀今充满 以马内利之境 2 哦基督你是泉源 源深甘爱充满 既浅尝此泉干地 定必畅饮干天 那里主爱直扩展 犹如海洋涌溢 荣耀荣耀今充满 以马内利之境 <sup>3</sup> 祂以怜悯和审判 织成我的年代 我的忧伤的泪斑 也带爱的光彩 领我手段何巧妙 祂计划何纯正 荣耀荣耀今充满 以马内利之境 4哦我是属我良人 我良人也属我 祂带我这卑贱身 讲入祂的快乐 那时我无他靠山 只靠救主功劳 前来荣耀所充满 以马内利之境 5新妇不看她衣裳 只看所爱新郎 我也不看我荣耀 只是瞻仰我王 不见祂赐的冠冕 只看祂手创伤 羔羊荣耀今充满 以马内利之境

The Sands of Time. Ann R. Cousin, 1857 RUTHERFORD 7.6.7.6.7.6.7.5. Chrétien Urhan, 1834

## 第十二篇 经历神爱之深(3.18)

## 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第十三篇 何等阔长高深的爱(3.18)

(本篇是第九~十二篇的浓缩版)

经文: 以弗所书3.18-19a

3.18能以和众圣徒一同明白基<u>督的爱是</u>何等阔长高深,3.19a并 知道基督的爱是过于人所能测度的。

诗歌:神圣之爱远超众爱(Love Divine, All Love Excelling)

## 主爱带动教会

教会在基督的爱中建造起来有三个步骤,由三个ἵνα导引,层层升高:一求教会在主爱中生根立基;二求教会在基督丰满的爱中成长;三求教会进入爱的丰满中,成为基督丰满的见证。

第二求的主动词能(ἐξισχύσητε)之下有两个不定式,说明神要使我们得力能以做到两件事:(1)明白基督是何等地丰满,(2)知道基督的爱是测不透的。

[ἵνα]3.18能[ἐξισχύσητε]以

明白基督的爱是何等阔、长、高、深,

仓和众圣徒

€-同

3.19a并知道基督的爱是过于人所能测度的,

「明白」(χαταλαβέσθαι)的原意是捉住、得着、掌握、据为己有,

引申为心思方面的掌握、得着(NIV)、明白(和合本、KJV、RV、RSV)。换句话说,它不但在心思上明白了、意志上立定了,而且整个人的情感也被吸引了,以至于采取行动,要得着基督的爱。

## 基督四度之爱

3.18是以弗所书最迷人的一句。明白、得着什么?原文是「何谓阔、长、高、深」。<sup>1</sup> 这四度何意呢?Markus Barth举出八种解释,而最佳解释是指着基督四度之爱。最自然的依据是上下文都提及爱或基督的爱;从教父俄立根(Origen)起,圣多马和加尔文也都如此解。为什么要用四度呢?希腊文学从来没有用四度的,这要诉诸旧约智慧文学了。最好的经文是约伯记11.5-9:

11.5惟愿神说话…11.6并将智慧的奥秘指示你…。11.7你考察就能测透神吗?你岂能尽情测透全能者吗?11.8祂的智慧高于天,你还能做甚么?深于阴间,你还能知道甚么?11.9其量比地长,比海宽。[这是琐法讲的话。]

主爱的四度就像神的智慧一样,是人不可测透的!这四度也指主爱的程度说的;<sup>2</sup>另一面我们永不可忽视这四度只有一个定冠词,意即主爱是浑然一体的丰满。<sup>3</sup>

「神就是爱」已成了基督教的口号,这是三一神之爱的本体 (约壹4.8,16)。然而以弗所书3.18就像三菱镜,将基督的爱折射开

 $<sup>^{1}</sup>$  ὕψος καὶ βάθος (高、深)在 $\mathbf{x}$  A  $\mathbf{Y}$ 及一些手稿里,次序是倒过来的。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Barth**, *Ephesians 1-3. The Anchor Bible*. (Doubleday, 1974.) 395-97. F. F. **Bruce** 以为四度表达主爱的丰满。Bruce, *The Epistles to Colossians, to Philemon, and to Ephesians*. NIC. (Eerdmans, 1984.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Andrew T. **Lincoln**的结论和Barth雷同,又强调四度只有一定冠词,意指主爱的合一性、统一性。Lincoln, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 208-213。H. C. G. **Moule**, *Studies in Ephesians*. 1893. (Reprint by Kregel, 1977.) 99-100.

#### 第十三篇 何等阔长高深的爱(3.18)

来,让我们看见神爱丰满的究竟,它确实是有阔、长、高、深的四个维度:<sup>4</sup>(1)救赎之爱是何等的广阔啊(1.7)!神使我们与神和睦(2.11-13)。祂爱罪人(2.1-4),出于丰富的怜悯。(2)救恩是在创世以前的永远,就在基督里拣选、预定好了的(1.4-5),持续到将来的永远。(3)主爱高超的目的乃为叫我们得着神儿子的名份(1.5),即与主同作后嗣、承受神在基督里一切的丰盛!置是之故,教会乃是基督的丰满(1.23),所以教会要长成基督丰满的身量(4.13)。以弗所书用许多话一丰富、丰满、荣耀、神的杰作、基业、盼望等一来说明这一个丰盛,这是救恩终极的目的。(4)主爱深,祂要救拔我们最深的罪,如苦毒、恼恨。神的儿女走天路,常被里头没有清掉的苦毒所苦,不能过得胜的生活。主要拯救我们脱离这一切的恶毒(4.30-32)。

## 经历主爱之阔

神曾两度向摩西宣示祂自己的名字。第一次在荆棘火焰的异象中,神打发摩西去埃及救出以色列民,摩西就问神说,「如果以色列人问起谁打发、授权我来,祂叫什么名字,我要怎样回呢?」神说,「我是自有永有的。」(出3.14) 这是首要的启示,到底神是谁(who He is.),祂是那位独一绝对实存的神,祂自称自有永有者,要我们称祂为耶和华。但我们还要认识祂是一位怎样的神(what He is)。

在金牛犊事件时,神向犯罪的百姓启示祂自己的名字:

34.6 耶和华,耶和华,是有怜悯有恩典的神,不轻易发怒,并有丰盛的慈爱和诚实,34.7 为千万人存留慈爱,赦免罪孽、过犯和罪恶,万不以有罪的为无罪,必追讨他的罪,自父及子

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> John A. Bengal以为其阔指基督的爱临所有的人,其长指历经所有的世代,其高指仇敌无可触及,其深指无人可以摸底。见Bengal (1687~1752), *Gnomon of NT*. 2 vols. (ET: Reprint by Kregel, 1981.) 2:40.

, 直到三、四代。(出34.6-7)

当时摩西求神显出祂的荣耀,神却说,「我要显出我的一切恩慈…我要恩待谁就恩待谁;要怜悯谁就怜悯谁。」(出33.19)神的荣耀乃是借着祂的慈爱显明出来的。神和摩西站立在一块奇妙的盘石上,宣告祂慈爱的名(出33.22-23,34.5)。

站在山下因犯罪而战抖的百姓听到了,有多开心啊!神真的赦免我们了,百姓争相传告从山顶传下来的福音,神定意要恩待我们、要怜悯我们!几百万的百姓在西乃山下,再度经历到神的救赎大爱。清教徒神学家古德温(Thomas Goodwin, 1600~1680)说这宣告是旧约的「大宪章」,<sup>5</sup> 我们在其中看见神爱之阔:有怜悯、恩典、忍耐、慈爱、诚实。神的爱同时也是合乎公义的慈爱,对于刚硬不悔改的人,末日要受公义的审判,毫不含糊。

五个词可用古德恩(Wayne Grudem)的话来区分其差别深浅:

慈爱是救赎性的良善,

恩典是给受罚不配之人的良善,

怜悯是对悲惨之中的人施以良善,

忍耐则是向着持续犯罪之人的良善,

信实是更深入的良善。6

## 雨果感人小说

悲惨世界成为永垂不朽的小说,在于它的剧情太神圣感人了。金万吉(Jean Valjean)只因饥饿偷了一条面包,就坐了19年的牢。出狱后带着印记,处处被排斥。流浪四天以后,好不容易一位主教接待他、怜悯他。但是金万吉夜里偷了银器逃走了。次晨

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Thomas Goodwin, Works 8:11, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 参Wayne Grudem, Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine. (Zondervan, 1994.) 197.

#### 第十三篇 何等阔长高深的爱(3.18)

被警官抓住,带到主教这里。罪名一旦确立,金就要终身监禁了。但主教看着金所讲的话却出人意料、震撼人心:

啊…我也给你烛台…你为什么不…一同带走呢?」金万吉眼睛睁得大大的,看着老主教,那种表情笔墨无法形容。…「是真的警官让我走了?」金万吉的声音几乎听不清楚,好像人在睡觉中说的话。…「我的朋友」,主教说:「在你走之前,这里是你的烛台,带走吧。」…金万吉的每个肢体都在发抖。他拿了两个烛台,木木然,表情怪异。主教说:「现在,你可以平平安安去吧…」警官退出了…主教靠近他用很细的声音对他说:「不要忘掉,永远不要忘掉你曾应许我,要用这银器成为一个诚实的人。…金万吉,我的弟兄啊,你不属于邪恶,而是属于善良的。你的灵魂我为你买回来了。我从黑暗的思想里、从沈沦之灵里,将它拉出来,并将你献给神。7

十九年的牢狱不能改变人心,神的怜悯却将落在极其悲惨困境下的金万吉,澈底改变了!这是神爱的胜利。

## 金庸小说突破

金庸在神雕侠侣里,将杨过与小龙女的十六年生死之约,写得回肠荡气;但他却在另一情节里,突破了中国小说的境界。

杨过一生在为父亲(杨康)报仇。就在他与小龙女重见前,经历了人生最大之变化:他找到杀父仇人柯镇恶了。可是杨却赦免他,好比换了个人似的!以赦免主题的小说在明清小说里,几乎未曾出现过。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Victor Hugo, *Les Misérables*. (Wordsworth Classics, 1994) 1:72-73.

## 经历主爱之长

信主后,我们进一步经历到不是我们拣选神,乃是神拣选了我们(约15.16a)。「我们爱[神],因为神先爱我们。」(约壹4.19)神早在永远之前,在基督里因爱拣选并预定我们了(弗1.5)。「祂既然爱世间属自己的人,就爱他们到底。」(约13.1b)无怪乎耶和华说,「我以永远的爱爱你,因此我以慈爱吸引你。...我要再建立你,你就被建立。」(耶31.3-4)神的爱是从以往的永远到将来的永远。我们在主爱中成长!

## 神拣选是事实

拣选/预定的教义是人凭着天然和逻辑,不能参透的。如果救恩出于神的拣选,人还有责任吗?约翰福音3.16清楚宣示:「神这样地爱世人,甚至赐下祂的独生子,使一切信祂的人不至灭亡、反得永生。」这类的经文就像珍珠一样,散落在圣经各处。拣选是神主权的恩典,信主是人属灵的责任,两者不相冲突,相辅相成(申29.29)。

风筝高飞在云霄之上时,可以感受到有一个力量在拽着它,虽然看不见。同样的,有一个力量从永远之前,就在拽着我们。 我们当悔改信主,但若非神拽着我们,我们早就不知道飞到那儿 去了!

## 如何确定拣选

「我要怎样才知道我是蒙神拣选的?」没有人可以到永远之前去明白神拣选的奥秘。加尔文警告这种的好奇就像「没有出路的迷宫…危险的大海…吞没我们无底的深渊」,<sup>8</sup>因为人的理性

 $<sup>^8</sup>$  Inst. 3.21.1; 3.24.4; 3.24.3; see also 3.24.4: "... engulf themselves in a deadly abyss ...."; and 3.2.35: "It is an abyss, the depth of the cross."

#### 第十三篇 何等阔长高深的爱(3.18)

无法测透神深哉的智慧。<sup>9</sup> 在神预定的迷宫里去寻找救恩,是疯狂与亵渎的作法。<sup>10</sup>

但拣选的意义在于, 「正确地明了神的预定, 不会动摇我们的信心; 其实它是信心最好肯定的佐证。」<sup>11</sup> 请问还有什么比拣选更叫我们信服, 救恩是流自神白白怜悯的泉源呢? <sup>12</sup>

我们无从到永远前去查看生命册,但是信心脉动的感受使我们知道我们是蒙神拣选的!加尔文称这种经历为「后续的记号」(signa posteriora)。我们像高飞的风筝看不见牢牢握住我们的手,但是当我感受到有一股力量拽着我们,我们就知道祂紧紧握住我,即使在风雨中也安然不怕。

## 确据的重要性

追求救恩的确据太重要了,这是今日还在地上惟一可以知晓我们是否蒙神拣选的途径。「你们信奉神儿子之名的人,要叫你们知道自己有永生。」(约壹5.13) 有永生与知道有永生,不一样的。永远之前的拣选,今日的信耶稣,和将来的救恩,三者在基督里联结起来了。有了救恩的确据,我们就经历主爱之长,从永远到永远!

救恩的确据有三种来源(参WCF 18):第一、神救恩的话:如约翰福音3.16的宣示。悔改、信主、归正是我们主观的经历,但这基本救恩的确据不是建造在经历上,而是建造在神的应许上。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cf. *Inst.* 3.23.5.

John Calvin, *The Gospel According to St. John, Part One (Chapter 1-10)*. (1553.
 ET: Eerdmans: Grand Rapids, MI, 1958.) on John 6.40. 4:162. See also Calvin's *Comm.* on Rom 11.33f, 8:259-261. On 2 Thess 2.13. 8:408-410. On 1 Pet 1.2. 12:229-230, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Inst. 3.24.9.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Inst. 3.21.1.

神的儿女都必须有这种确据,它属乎信心的本质。13

第二、内在的证据:良心观察了自己的言行、经历,便给自己的救恩作见证;它也为第三种的确据作预备。罗马书8.15b-16提到两种见证:我们的灵(良心)的见证,与圣灵的同证。

**8.15b**你们…所受的乃是使人得着儿子名份的[圣]灵,因此我们呼叫:「阿爸!父!」**8.16**圣灵与我们的灵同证我们是神的儿女。

基督徒在生活中跟随圣灵而行, 「凡被神引导的, 都是神的儿子。」(8.14)「内在的证据」乃言行上的改变, 不只一两次, 而是点点滴滴累积起来的。

约翰福音8.2-11的那位蒙主赦免的妇女,即使有人指点她,她也不会怀疑她的救恩,因为她有了耶稣亲口的话 - 「我也不定妳的罪,去罢!」(约8.11b) - 作她无谬误的第一层之确据。

主又对那妇人说,「从此不要再犯罪了。」(约8.11c)如果她靠主恩不犯罪,脱离以往生活的款式,追求成圣,那么,她的良心见证她真是得救了。我们也当以实际的行动来爱弟兄。这样,在良心法庭上就不受责备,向神也坦然无惧了(约壹3.19-21)。

第三、圣灵的见证:这是圣灵对我们的救恩所作直接的、无误的、立即的(direct, infallible, immediate)见证。<sup>14</sup> 罗马书8.16的「圣灵的见证」即第三种的确据,它为第二种「内在的证据」作同证。换言之,没有第二种「我们的灵」的确据就没有第三种的确据。若单单有第三种非比寻常的经历,那也是有问题的。因此

 $<sup>^{13}</sup>$  WCF 18.3,「这不能错误的确据,并不属于信仰的本质…」是指第二或第三层的确据说的。

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> 相形之下,第二种的确据是间接的、可误的、媒介的(indirect, fallible, mediate)。所以,神的儿女当进一步寻求第三种的确据。

#### 第十三篇 何等阔长高深的爱(3.18)

,高超的灵历必须是建造在平实的生活见证之上。没有第二种的 确据,直接去追求第三种确据,往往会造成挫折或误导。

清教徒欧文(John Owen, 1616~1683)曾用法庭比喻,来解释何谓圣灵的见证:良心在神的法庭上为自己作见证,我们是神的儿女。但是我们的软弱、所犯的罪愆、周围的世俗,和诸般的邪灵,都会起来挑战、控告我们良心的见证。就在这时一位律师走进法庭,为我们作强而有力的辩护。这位圣灵保惠师认识父神和子神,因此祂的见证是无误的、直接的、立即的。当祂作完见证,众反对者哑口无言。

清教徒古德温(Thomas Goodwin, 1600~1680)也用比喻来解释:「父子同行。但忽然这父亲一时兴起,把孩子抱起来,抱在怀里怜爱地拍他、亲他、搂他,把父爱浇灌在他身上。然后再把他放下来,继续前行。」<sup>15</sup> 父子还是同行,但是前后的感受不同了。儿子多了一份父亲「直接的、无误的、立即的」的同证,证明他是父的爱子。

天路历程刻划天路客得到救恩的确据之经历。天路客开头走天路时,尚未经历救恩的确据所带来的喜乐。当他走到救恩墙时,那里矗立着十字架,下面是耶稣的空坟墓,「他仰望十字架,惊愕不已…他在那里看了又看,不禁泪如泉涌,眼泪顺着他的面颊滚滚流淌。」身上罪担脱落在加略山!他经历到赦罪的平安、穿上公义的白衣,又打上了圣灵的印记!<sup>16</sup> 第三样就是圣灵的见证。

<sup>15</sup> Martyn Lloyd-Jones, 不可言喻的喜乐。(中译:校园, 1996。) 88。

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> John Bunyan, *The Pilgrim's Progress*. (The World's Classics, Oxford Univ. Press, 1966, 1984.) 31-32. 王汉川译,天路历程。(山东画报出版社,2002。) 61-62。谢颂羔译,天路历程。(基督教文艺出版社,1952。) 30。[王译本显然比较好,严谨而准确。]

## 经历主爱之高

主爱之阔指祂按着我们的本相接纳我们,赦免我们一切的罪孽。信主以后,我们从圣经的启示上明白主爱之长,神在创世以前,就以永远的爱,在基督里拣选了我们,并保守我们直到永远。以弗所书3.18进一步说到主爱之高,我们在主爱中成长。

## 圣灵作质涵义

以弗所书1.14说,圣灵是我们将来得属天基业的凭据(直译是质),祂使我们经历主爱之高。小时候,偶有亲友送好料子,妈妈就会到镇上找师傅做衣服。量身选样,把料子交给师傅。临走时,师傅会在料子的角落剪下一小块,粘在收据上。我就问妈妈,「为什么要剪下一小块衣料呢?」「下回来试身或取货时,可以对质,保证衣料不会掉包。」

圣灵作印记/质,把救恩应许牢牢地打印在我们的心里(弗1.13)。信耶稣所得着的救恩,今天只不过是一部份而已,到主再来时,才得完满的救恩。圣灵一方面是救恩的印记,保证救恩的稳固;另一方面祂作了质,使我们预尝属天救恩的品味!神先给我们尝点甜头,激起我们心中的羡慕,盼望末日的救恩。「既浅尝此泉干地,定必畅饮干天。」

## 信心变为眼见

「我们行事为人是凭着信心,不是凭着眼见。」(林后5.7)信心与眼见为对比。眼见指着永世时,我们可以面见神的荣美!「我们如今彷佛对着镜子观看,模糊不清;到那时就要面对面了。」(林前13.12a)末世究竟有多荣耀呢?为了要让我们品尝一点,神就让圣灵作质,将那浩大的喜乐今日捎一点给我们体验,好藉此坚固我们的信心。「我们若盼望那所不见的,就必忍耐等候。」(罗8.25)

什么是信心?「信就是所望之事的实底,是未见之事的确

#### 第十三篇 何等阔长高深的爱(3.18)

据。」(来11.1) 信心能将盼望实现,将未见的事变为可见的!其实信心乃是属灵的看见!「你们虽然没有见过祂,却是爱祂;如今虽不得看见,却因信祂就有说不出来、满有荣光的大喜乐。」(彼前1.8)

## 初熟果子圣灵

圣灵又用「初熟的果子」之表号(罗8.23),来诠释质的意义。盛产季节所产的果子好不好,就看初熟的果子。如果初熟的果子是甘甜的话,整批果园里的果子成熟的时候,就都是甘甜的。圣灵今日把末日荣耀的甘甜先捎一些,让在信者先尝到甜头。其量只是一些,其质却与永世者相同。当我们尝了主爱的甘甜,就羡慕永世,思念天上的事,以神国为念。

## 苦难中大突破

「我们这至暂至轻的苦楚,要为我们成就极重无比、永远的荣耀。 | (林后4.17) 约伯在苦难中尝到末日的荣耀!

- 9.25 我知道我的救赎主活着, 末了必站立在地上。
- 9.26我这皮肉灭绝之后, 我必在肉体之内[מבּשׂרי ]得见神。
- 9.27我自己要见祂, 亲眼要看祂,是我而不是外人。 我的心肠在我里面呼吁! (伯19.25-27)

当约伯平顺时,没有尝到那「说不出来、满有荣光的大喜乐」, 也不太会羡慕那「极重无比、永远的荣耀」之境界。在苦难中, 神把他的所有一样一样地拿掉了,有一样拿不掉的,就是在他心 中使他预尝天恩滋味的圣灵的质!

## 经历主爱之深

最后,我们还要成长,经历主爱之深。主十架上将我们的原罪一次永远地钉死了,罪权崩溃,罪咎已经除去。那么,神的儿女为什么还会犯罪呢?因为罪的败坏还在,需要逐日靠着圣灵治死它。我们的罪污有多深,主的爱就有更深!「人心比万物都诡诈,坏到极处,谁能识透呢?」(耶17.9)但神的道刺入剖开我们的内心深处(来4.12),对付我们的「隐秘事」(罗2.16)。主爱之深,情到深处无怨尤!

人里头的败坏,新约有些清单(可7.21-22,加5.19-21,罗1.23-32,提前1.9-10等)。常有人说,最后死的罪是骄傲,可是苦毒比骄傲更难治死。面对苦毒时,良心的感觉就短路了。苦毒才是最后治死的罪!除去苦毒,彼此相爱,教会不就是新耶路撒冷了?!

## 主爱不容苦毒

当怒气积压在人的心里时,苦毒就产生了(弗4.26),并给魔鬼留了地步(4.27)。然而圣徒们「当从你们中间除掉」苦毒(4.31),因为它是滋生在人群中的罪恶。一旦撒但得了地步,就在人群中间布施各种的阴毒,于是「苦毒、恼恨、忿怒、嚷闹、毁谤」等愤怒家族的成员,就一个生出一个,一个凶似一个。苦毒是闷在心里的愤怒,恼恨是宣泄出来的愤怒,忿怒则是更为强烈的愤怒,嚷闹则是爆发出来的愤怒,毁谤是毁灭性的愤怒,摧毁对方还自觉在伸张公义。

利亚是苦毒妇人,究其原因不过是生来「眼睛没有神气」,被「生得美貌俊秀」的妹妹拉结比了下去(创29.17)。嫉妒从此滋生为苦毒,毁了她一生。她所生的四男一女,通通都有问题,问题极可能出在她身上!不能克服苦毒的人,至终要被苦毒毁灭,并祸延子女。前联合国秘书长哈玛绍(Dag Hammarskjold,

#### 第十三篇 何等阔长高深的爱(3.18)

1905~1961)一言发人深省:「我们就像蜜蜂为了护卫自己,从甜蜜中吸出毒汁。当蜜蜂用它的苦毒的刺去刺人以后,自身…也同归于尽!」<sup>17</sup>

巴顿将军攻入柏林时,研究他的德军军官说:「巴顿,你的敌人希特勒如今被你打败了,你活着也没有什么意思了。」拉结死了,利亚还跟谁斗?「是非成败转头空,青山依旧在,几度夕阳红。|既然如此,何必当初呢?

# 主的爱何其深

罗马书8.26-27则从圣灵的角度来看人的软弱 - 包括苦毒。对付外在的苦难,圣灵作质把末日的荣耀显给我们看,使我们心中的天平倒向神那一边(8.18-25)。内在的软弱怎么办呢?圣灵「用说不出来的叹息,替我们祷告。」(8.26) 圣灵有份于耶稣的人性,能体恤我们的软弱,祂会叹息、共鸣、同情,可是祂没有停在那里,而是站在我们软弱的地位,帮助、坚固、拉拔、光照我们,直到我们在祷告中听到了圣灵的叹息,而明白神的旨意。我们若一再忽略了祂的叹息,祂就要担忧了。

神的话语也与圣灵同工,刺入剖开人的灵魂深处,「连心中的思念和主意,都能辨明。」(来4.12)大祭司耶稣爱我们,则呼召我们常来到施恩座前蒙恩惠、得怜悯。拿俄米、约瑟、哈拿都有十足的理由沉湎于苦毒里不出来。可是圣灵的叹息、神道的刺入剖开,使他们治死苦毒,胜过败坏。

约瑟实在不容易,一生历经戒色、戒斗、戒得。他一夜之间 从父的爱子,沦为被兄长们嫉恨、动杀机,投入坑中等死。后来 又被卖到埃及为奴,稍微见好,又被主母陷害打入死牢。共十三

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Edward K. Rowell, ed. *Quotes & Idea Starters for Preaching & Teaching from Leadership Journal*. (Baker, 1996.) 14.

年之久。何等深仇大恨啊!但每次他落在苦毒愤怒中时,圣灵就再一次提醒他当初神所赐的两个异梦:他的前景将是何等的尊贵与荣耀呢!岂可落在苦毒里呢?

# 三帖主爱之深

以弗所书4.31-5.2勉励我们用三帖主爱之深 - 饶恕、怜悯、恩 慈 - 将苦毒的社群,变为主爱的乐园。

约瑟一夜之间,平步青云做了埃及宰相。他给老大取名叫玛拿西,说明神使他忘了一切的困苦。一位弟兄近视眼,看一块篇额上写了「忘」字,走近一看是个「忍」字。他说对了,忘了才能忍,光忍是忍不住的。

中国人说没齿难忘。人什么时候没齿?老了以后。雷根总统 (1911~2004)八十岁以后,真是一笑泯恩仇。其实不泯也不成,因 为他得了失忆症。不是忘掉那些痛苦,而是神使我们胜过了回忆中的痛苦。约瑟赦免兄长们的话多高贵啊!

45.4我是你们的兄弟约瑟,就是你们所卖到埃及的。45.5现在不要因为把我卖到这里自忧自恨。这是神差我在你们以先来,为要保全生命。...45.7神差我在你们以先来,为要给你们存留余种在世上,又要大施拯救,保全你们的生命。45.8这样看来,差我到这里来的不是你们,乃是神。祂又使我如法老的父,作他全家的主,并埃及全地的宰相。(创45.4-8)

罗马书8.28的话是对的!述及赦免人者之高贵,有云:「恨人时,我们最像野兽。论断人时,我们最像凡人。赦免人时,我们最像神。」<sup>18</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 引自Charles Swindoll, *Swindoll's Ultimate Book of Illustrations & Quotes*. (Nelson, 1998.) 216. 但1998/1/12的新闻证实:该次的投弹并非John Plummer下令。虽然如此,并不影响那一世代许多越战退伍军人心中的创伤,换言之,潘金馥

#### 第十三篇 何等阔长高深的爱(3.18)

第二帖怜悯是施恩给在悲惨中之人。约翰(John Plummer)是1972年越战中,组队以燃烧弹空袭盏盘(Trang Bang)村的飞行员。恰巧新闻记者(LIFE)将九岁受害的女孩潘金馥(Phan Thi Kim Phuc),拍了下来。她全身被火烧着,哭着张开双手,裸着身体奔逃而来,背后天空黑烟如柱升起。这幅照片24年以来成为约翰的梦魇,他心中没有平安,最后他厌恶自己,酗酒,婚姻也失败了。直到1996年的退伍军人纪念日,他在华府遇见了一个人,梦魇才解决了。

这人就是他所伤害的金馥。她带着伤痕来参加纪念日,还会痛楚,但心中不再有苦毒了。她告诉许多人:「在那张照片里,我的背后还有成千上万的人死了,断肢截腿的,他们的一生都被摧毁了,只是没有人将他们拍照起来罢了。」当金馥看见John的痛楚时,就伸出双臂拥抱他。约翰不断地对她说,「我真对不起妳」;金馥同时说,「我赦免你。」约翰说,「那个赦免真是白白的礼物,不是我赚来的。赦免是个奥秘,两分钟的会面将我24年来的梦魇,一扫而空。」<sup>19</sup>

靠主恩赦免人者,才有力量怜悯别人,因为他的心中无恨、只有神爱。所以,他才可以揣摸别人心中的痛苦与挣扎,从而怜悯爱人。「怜悯原是向审判夸胜」(雅2.13b),并将冤冤相报的苦毒环结,澈底切断了。

第三帖恩慈是施恩给不配得恩典的人。这是约瑟的写照。雅各过世了,兄长们怕约瑟秋后算账。约瑟对他们说, 「我岂能代替神呢?」约瑟重申保证, 还讲了许多安慰话(创50.19-21), 够恩慈的吧。在这一切之上, 他哭了(50.17)! 他哭过九次, 这第九次

的赦免是有效的。

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Johann Christoph Arnold, Seventy Times Seven: The Power of Forgiveness. (Plough, 1997.) 127-29.

的泪水说明他是何等恩慈的人。一泪诉千语:雅各家若还有什么晦气、猜疑、块垒、不信、罪疚、不安,在约瑟的泪水中都化乌有,取而代之的是人心的柔软、透亮、谦卑、敞开、舒畅、自由、信任、喜乐。他的眼泪说明了神的恩慈。雅各家终于建立起来了!愿我们在阔长高深的主爱中成长,好建造教会。

2023/1/1, RaleighCCC

# 祷告

神圣之爱远超众爱(Love Divine, All Love Excelling. H18)

「神圣之爱远超众爱 天上之乐临地上 竟来住我卑微胸怀 作我相信的恩赏 恩主你是所有怜悯 你是纯洁无限爱 眷顾我们带来救恩 进入相信的胸怀 2 哦主向我吹你圣灵 吹讲烦扰的心里 使我有分你的丰盛 享受应许的安息 使我除去罪的爱好 除去一切的捆绑 使我认识生命之道 使我完全得释放 <sup>3</sup> 大能的主前来拯救 赐我生命何丰盛 愿你同在直到永久 永远住在你殿中 我要时常颂赞你名 照你喜悦事奉你 不住祷告不住颂称 夸耀你爱永无已 \* 求你完成你的新造 使我纯洁无瑕疵 你大救恩我全享到 得以和你全相似 更新变化荣上加荣 直到满有你身量 直到进入荣耀之中 永远将你爱颂扬

Love Divine, All Love Excelling. Charles Wesley, 1747 BEECHER. 8.7.8.7.D. John Zundel, 1870

# 第十三篇 何等阔长高深的爱(3.18)

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第十四篇 无以名状的云(3.19a)

经文: 以弗所书3.19a

γνῶναί τε τὴν ὑπερβάλλουσαν τῆς γνώσεως ἀγάπην τοῦ Χριστοῦ, ἵνα πληρωθῆτε εἰς πᾶν τὸ πλήρωμα τοῦ θεοῦ. (BGT)

并知道基督的爱是过于人所能测度的,便叫神一切所充满的,充满了你们。

诗歌:不能朽不能见(Immortal, Invisible, God Only Wise)

# 主爱人测不透

我们在前面3.14-17那里曾看过文法分析,知道3.14-19在原文里一个句子,它的主动词是「屈膝」(3.14),这是一个标准的祷告动作,所以和合本加译了「<u>求祂</u>」一词,你可以将第15节跳过去,它是用来修饰第14节的「父(神)」的。求什么呢?3.16-19有三个连接词ľva (3.16,16,19b),说明了这个祈求有三点内容,层层升高:第一求教会「在主爱中生根立基」;第二求教会在基督大爱中成长;第三求教会借着进入爱的充满,今日成为基督丰满的见证。

第二求(18-19a)的主动词是能[ἐξισχύσητε x1], 后接两个不定式, 说明神要使我们得力做到两件事:

以弗所书3.14-19文法分析

♥15(天上地上的各家, 都是从祂得名)

♂在父面前

<sup>14</sup>因此,我屈膝,<u>求祂</u> [ἵνα]<sup>16</sup>恩准[δῷ]你们:

仓按着祂丰盛的荣耀,

里面的人刚强起来,

仓借着祂的灵,

金以能力

17使基督住在你们的心里,→生根、立基,

€因信

仓在爱中

[ἵνα]<sup>18</sup>能[ἐξισχύσητε]以

明白基督的爱是何等阔、长、高、深,

仓和众圣徒

&一同

<sup>19</sup>并知道基督的爱是过于人所能测度的,

[ἵνα]叫你们能被充满[πληρωθῆτε]→

以至于[eis]达到一切的丰满。

第二求(3.18-19a)下接两个动词:第一是明白基督的爱是何等地阔长高深,第二是知道基督的爱是测不透的。明白与知道可以说是同意词;我们要明白什么?不仅是明白主爱的丰满,有阔长高深四度,而且要明白这爱的每一个维度,因其无限性而叫人测不透;<sup>1</sup>而测不透之原因是因为要完完全全地领会主爱之丰满,是在人类的能力之外(参赛55.8-9)。<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Andrew T. Lincoln, Ephesians. WBC. (Word, 1990.) 213.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Harold W. Hoehner, *Ephesians: An Exegetical Commentary*. (Baker Academic, 2002.) 489.

### 第十四篇 无以名状的云(3.19a)

# 神展现祂决心

主要我们所进入的还不是天然的爱,而是救赎的爱。谁能进入这一个救赎的大爱呢?谁会羡慕这一个救赎的大爱呢?如果不是神的开启与加力,谁会羡慕呢?感谢神,一切都是出于祂,是 祂来打开我们属灵的心眼,叫我们看见对于一个死在过犯和罪恶中的人,基督的爱有何等地宝贵;并且祂打开我们属灵的品味,使我们深深地羡慕要更多地被主的爱充满。

「能」(ἐξισχύω)这个复合字在NT仅用过一次,它出现过在次经德训篇(Sirach)7.6里:「不要谋求做判官,怕你无力(ἰσχύσεις)拔除不义,而在有权势的人前,恐惧畏缩,因而伤损你的廉洁。」换言之,做法官施行社会公义、所需要的能力,不是一般的能力,而是一种可以克服恶势力反制的大能。这使我们看见了神的决心!神用超强的能力,使我们在基督的爱中成长,并体认这爱的不可测度!「尝试去了解那不可知的,是一项吊诡;可是它却是所有真宗教的核心。」3

以弗所书3.8说,基督「测不透的」(ἀνεξιχνίαστος)丰富,这个字也出现在罗马书11.33:「深哉,神丰富的智慧和知识!祂的判断何其难测!祂的踪迹何其难寻!」圣经里对神的不可测透领会最深的,是在约伯记(5.9,9.10,34.24):

5.9 祂行大事不可测度,

行奇事不可胜数:

9.10 他行大事不可测度, 行奇事不可胜数。

34.24 池用难测之法打破有能力的人, 设立别人代替他们。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G. B. Caird, *Paul's Letters From Prison*. (Oxford Univ. Press, 1976.) 70. Quoted from Lincoln, *Ephesians*. 213.

# 西敏士的智慧

我们一方面经历到神诸般可交通的属性,另一方面也要明白 祂 - 包括祂的爱 - 是无限的。神是一位怎样的神?

面对人类这一个最深奥的问题,英国清教徒简洁地回答如下:「神是灵:祂的实存、智慧、能力、圣洁、公义、良善和真实,都是无限的、永远的、且不改变的。」(西敏士小教义 [West-minster Shorter Catechism, 1647] Q/A 4)

神的属性分为两类:表达神绝对的实存的属性,通常称为不可交通的属性,如:「无限、永远、不变」。表达神自觉为有知识、自由、道德的实存,通常称为可交通的属性,如:「实存、智慧、能力、圣洁、公义、良善和真实」。<sup>4</sup> 神的爱属可交通的属性;即便如此,神可交通的属性本身也是「无限、永远、不变」的!

# 奥古斯丁突破

使徒在这里告诉我们,神在基督里的丰富是测不透的(弗3.8),其实这一个丰富就是「神本性一切的丰盛,都有形有体地居住在基督里面。」(西2.9) 这个丰盛人怎么测得透呢!有一次奥古斯丁在默想神的奥秘之余,到海滩散步。他看见有一个小孩拿了一个贝壳一直在舀海水。奥氏就问他,「你在做什么啊?」小童就回答说,「我要把海水都舀进来!」奥氏就笑起来说,「这怎么可能呢?」他突然豁然贯通了。一个渺小的人怎能测透神本性一切的丰盛呢?

牛顿也明白他不过就是在真理的海滩边,一个拾贝壳者而已。要敬拜神吗?要追求主吗?首先要知道的就是这一点:在基督之爱洋海的边缘,我们不过就是一个拾贝壳者而已。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Louis Berkhof, *Systematic Theology*. (1939; reprint by Eerdmans, 1981.) 52-57, 64.

### 第十四篇 无以名状的云(3.19a)

# 有所不知神学

这是我们的起点,承认:基督的「爱是过于人所能测度的」。这样,我们就谦卑下来、像摩西遇见主一样,把脚上的鞋脱下来,向那一位自有永有者献上敬拜。主后五百年左右,有一位奥秘派的叙利亚修士,人称他的名字为丢尼修,他强调「有所不知」(apophatic)神学。5 他认为人用理性的肯定神学没有办法真正地认识那位超越人类理性的神。6

十四世纪无名氏的作品无以名状的云(*The Cloud of Unknowing*)说, <sup>7</sup> 在神和人之间总有一种无以名状的云, 使人的心思与情操不能完全参透神, 因为在祂有测不透的丰富!<sup>8</sup> 保罗在哥林多前书13.12-13比较我们在今生与永世对神的认识。是不是到了永世, 保罗所说的「全知道」就意味着我们能测透基督所有的丰富了?不!直到永远, 都不可能。这正是神之所为神之处!惟有祂是自有永有的神。

那么,我们面对这一个测不透的丰富,该怎么办呢?马丁.路德曾经默想主的受难,他长时间不食不睡,整个人就一具

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jeroslav Pelikan以为他很可能就是当时安提阿的主教Severus (ca. 465-538),他属基督一性派(Monophysite,反对451年迦克敦信条的基督神人二性之说)。见 Pelikan, "The Odyssey of Dionysian Spirituality." in *Pseudo-Dionysius: The Complete Works*. The Classics of Western Spirituality. (Paulist Press, 1987.) 13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 丢尼修的简介,见周学信,无以名状的云 - 历代人物灵修与默想。(蒲公英, 1999。) 50-57。很明显的,丢尼修受了新柏拉图思想的影响,他的奥秘派已经逾越了圣经的启示,有人为的掺杂在其中。有关丢尼修的详细介绍,见上一脚注之书。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Anonymous, *The Cloud of Unknowing*. ed. James Walsh, S. J. The Classics of Western Spirituality. (Paulist Press, 1981.) 这本书的序言及导论长达xxvi + 103页, 本文有75章, pp. 105-266。

<sup>8</sup>周学信,无以名状的云。139-145。

尸体,一动也不动地坐在椅子上。最后,他站起来了,好像从矿坑深处走上来一样,惊奇地呼着说:「神被神所弃绝!谁能明了呢?」<sup>9</sup>十字架的牺牲大爱是过于人所能测度的!人只能敬拜、只能献上赞美,罗马书11.33-36说的好:

11.33深哉,神丰富的智慧和知识! 祂的判断何其难测! 祂的踪迹何其难寻! ... 11.36...万有都是本于祂,倚靠祂,归于祂。 愿荣耀归给祂,直到永远。阿们!

# 神不可测原委

为何以弗所书3.18-19a在第二求里,又加添了第二句话,「并知道基督的爱是过于人所能测度的」呢?为什么在讲神爱之丰满时,突然又启示我们神爱的不可测度呢?我们在彼此相爱的生活中为什么有时卡住了,爱不出去了,不恨就不错了?其根源都肇因于我们不认识我们的神,是一位深不可测的神。2.19a的话正是叫我们突破这一关:神是一位深不可测的神,尤其在主爱丰满的课题上,祂总是公义的,祂的决断总是智慧的。这是三一神的知识善恶之树,我们一定要学会绝对尊重神的主权,让隐密的事唯独归给神,而我们则尽心爱神并彼此相爱。这是约伯在苦难中学会的功课。

我们若比较约伯记29.4 (「我愿如壮年的时候,那时...神待我有密友之情。」)的话,和6.4,9.17,10.17,16.9,12等类的话:

6.4因全能者的箭射入我身; 其毒,我的灵喝尽了; 神的惊吓摆阵攻击我。

9.17 祂用暴风折断我,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> F. W. Krummacher, *The Suffering Saviuor*. (Moody Press, 1947.) 377.

无故地加增我的损伤。

- 10.17你重立见证攻击我, 向我加增恼怒, 如军兵更换着攻击我。
- 16.9主发怒撕裂我、逼迫我, 向我切齿, 我的敌人怒目看我。
- 16.12我素来安逸,祂折断我, 掐住我的颈项,把我摔碎;

我们会发现,是不是约伯的信仰动摇改变了,神似乎是不一样了。从约伯记第一章起我们看见,发生在约伯身上的事都是神先安排过的。与其说是神容许撒但攻击约伯,不如说是神在约伯身上向撒但挑战;约伯的苦难是神所预定的(参10.13「然而你待我的这些事,早已藏在你心里;我知道你久有此意。」,13.24,16.7-14,19.6,21,23.13-17等处)。

仍是同一位神,只是神要借着这一些遭遇,叫约伯更深刻地 认识原来不为约伯所认识的神的另一面。在约伯记里的五位人物 - 约伯、三友和以利户 - 的言论里,都提及神伟大到不可测度:

以利法说到神「行大事不可测度,行奇事不可胜数。」(5.9)「不可测度」(אַרְן חֵבֶר)词串出现在9.10,诗篇145.3,以赛亚书40.28等处,箴言25.3则用在君王身上。约伯记11.7是用问句,而36.26则是用另一个否词(לאֵר),意思是一样的。5.9是以利法的认信。

约伯在9.10也有同样的认信:「祂行大事不可测度,行奇事不可胜数。|

琐法在11.7-9表达相同的信仰:

11.7你考察,就能测透神么?你岂能尽情测透全能者么?11.8 祂的智慧高于天,你还能作甚么?深于阴间,你还能知道甚么?11.9其量比地长,比海宽。

这一段很可能是保罗在以弗所书3.18-19a的张本。

以利户在36.26说类似的话, 「神为大,我们不能全知;祂的年数不能测度。|

比勒达虽然没用上述的字眼,但他也发表过类似的信息:「神有治理之权,有威严可畏,祂在高处施行和平。」(25.2)

神的不可测之属性对于受苦的事情,有什么特殊的意思呢? 第一个受到冲撞的就是人天然的「善有善报,恶有恶报」的教 义。约伯和三友对神的不可测性都有认知,可是他们对于双重报 应论却牢牢抱住,似乎没有想到这样一位不可测的神,可以不按 人的牌理出牌,而祂仍旧是公义的。

其实这一个教义 - 神的不可测性 - 正是以利户用来折服约伯和责备三友的教义。针对约伯自述无辜、神以他为仇敌攻击他之说法,以利户一开头就说,「你这话无理,因神比世人更大。你为何与祂争论呢?因祂的事都不对人解说。」(33.12-13) 那么神所做的事是否就会不义呢?祂为大,可以丝毫用不着和人商量。以利户以为,

34.10神断不致行恶,全能者断不至作孽。34.11祂必按人所作的报应人,使各人照所行的得报。34.12神必不作恶,全能者也不偏离公平。」(34.10-12)

约伯与三友的错误在于他们以管窥天,用人间的义来领会神的义。他又说,「只因你推辞不受,祂就要报偿以随你的心愿么?」(34.33a 修译) 约伯和三友都在用不同的方式推崇圣经版本的双重报应论。然而,「<sup>36.22</sup>神行事有高大的能力,教训人的有谁像祂呢?<sup>36.23</sup>谁派定祂的道路?谁能说你所行的不义?」(36.22-

### 第十四篇 无以名状的云(3.19a)

23) 这一切都因为「神为大,我们不能全知,祂的年数不能测度。」(36.26) 所以,以利户呼吁约伯「要站立思想神奇妙的作为」(37.14b),而且再度以神的不可测作他的六章经文辩论之总结:「论到全能者。我们不能测度;祂大有能力、有公平和大义,必不苦待人。」(37.23) 他给约伯的一语字箴言就是:千万不要「自以为心中有智慧」(37.24)

加尔文处理圣经版本的神义论,是根据神的不可测性。学者在研究他的约伯记讲道集 - 举例来说,诠释约伯记9.29 - 时,注意到:

有两种公义的标准,一种包含在律法里,并由律法启示的公义,另一种是「更高的」、「秘密的」公义。<sup>10</sup>

这是加氏的「双重公义」(double justice)的教义。<sup>11</sup> 这种的公义源自神的不可测性,在神是公义的,然而在受造之人身上似乎就显得不公义了。以利户以为「约伯曾说,我是公义、神夺去我的理丨的话(34.5),就是这种的情形。

其实约伯在1.21, 2.10b所说的话,显示他并不是不明白这个道理。当耶和华「收取」的时候,当人从神的手里「受祸」的时候,神仍是公义的!应当称颂的。

以利法等三人既然认识了神的不可测性,就要明白人的受苦不一定是犯罪的结果,因为神还有另一种更高的公义,要人去获得的,就是约伯在23.10b - 「祂试炼我之后,我必如精金。」 - 那里,所悟出的道理。唯有在这样的认信下,约伯可以在苦难中

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Derek Thomas, *Calvin's Teaching on Job: Proclaiming the Incomprehensible God.* (Mentor, 2004.) 106.

<sup>11</sup> 参John Calvin, *Sermons on Job*. 159 sermons in 3 vols. 1554~55. ET: Rob Roy McGregor. (BOT, 2022.) 这套约伯记讲章是加尔文较晚年的作品,反映了他对神的绝对主权,以及相关的预定的思维。

依旧肯定主爱阔长高深,且深不可测 。我们唯有在这样的认信下 ,可以流露出主的爱!

# 无以名状的云

保罗的这个伟大的祷告里,我们看见了教会建造的途径,而且是惟一的途径 - 爱的途径。在主的爱中生根、成长、并且达到丰满。我们从约伯的经历里知道了以弗所书3.19a,「并知道基督的爱是过于人所能测度的」,对于其上文3.18,「能以和众圣徒一同明白基督的爱是何等阔长高深」,是何等的重要。我们唯有在认信了神是那位深不可测之神时,我们在经历神爱的事上,才永远信得过神。我们对于主竟然逾格地恩待其他的同工时,不会「红了眼」(太20.15);我们尽上了本份时,会谦卑地对主说,「我们是无用的仆人。」(路17.10)

摩西曾在密云黑暗里寻求神四十昼夜(出20.21, 24.18), 当他下山时,虽曾怒摔以色列人不配的十诫法版(32.19),但另一面他在那无以名状的云里,他至少明白了「基督的爱是过于人所能测度的」,所以他还能在神发义怒时,五度地为以色列人代求(32.11-13, 31-32, 33.12-13, 18, 34.9),直到神剖明祂的心迹,启示了祂是爱之神(34.6-7),因此恩约恢复了,法版再度赐予了(34.1,10),并目祂也欣然在云柱火柱中带领他们迈向应许之地。

让我们共鸣于西敏士小教义问答的智慧: 神的爱「都是无限的、永远的、且不改变的。」

2004/5/23, MCCC 2023/1/1, Cary, NC. Ver. 1.5

# 祷告

不能朽不能见(*Immortal*, *Invisible*, *God Only Wise*) 「不能朽不能见独一的真神

第十四篇 无以名状的云(3.19a) 住在不可迫视的光辉之境 最可颂最荣耀亘古永长存 又全能又全胜赞美主大名 2 不止息不焦急如光无声息 无缺乏无耗损掌权以能力 你判断凭公义如高山巍立 你施恩又施爱如叆云普及 3 赐生命与气息予大小生灵 活在万有中惟你是真生命 我们有如花草今朝虽茂盛 明朝即枯残惟你永不变更 4 荣耀之父四射纯洁的光辉 宝座前天使无不掩面侍立 我们向你赞美使我们领会 祗是神圣光华今将你隐蔽

Immortal, Invisible, God Only Wise. Walter Chalmers Smith, 1867 JOANNA 11.11.11.11. Traditional Welsh hymn melody (曲名或称为: ST. DENIO)

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌第十五篇 荣美的新耶路撒冷~你的色彩是什么?(3.19b-21)

经文:以弗所书3.19b-21

3.19b ἵνα πληρωθῆτε εἰς πᾶν τὸ πλήρωμα τοῦ θεοῦ. 3.20 Τῷ δὲ δυναμένῳ ὑπὲρ πάντα ποιῆσαι ὑπερεκπερισσοῦ ὧν αἰτούμεθα ἢ νοοῦμεν κατὰ τὴν δύναμιν τὴν ἐνεργουμένην ἐν ἡμῖν, 3.21 αὐτῷ ἡ δόξα ἐν τῆ ἐκκλησίᾳ καὶ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ εἰς πάσας τὰς γενεὰς τοῦ αἰῶνος τῶν αἰώνων, ἀμήν. (BGT)

3.19b 使你们被充满,进入一切神的丰满。3.20神照着运行在我们心里的大力充充足足地成就一切,超过我们所求所想的。3.21但愿祂在教会中,并在基督耶稣里,得着荣耀,直到世世代代,永永远远。阿们!

诗歌:亚伯拉罕的神(The God of Abraham Praise)

# 爱的丰满境界

以弗所书3.14-19是保罗的祷告,这是很长的一个句子,呼应 1.15-23先前的祷告,祈求神使教会在基督的爱中建造起来。第一 章是求启示的祷告,要教会看见神的永旨,第三章则是求经历的 祷告,要教会经历神的丰满。在后者的祷告里有三个连接词*hina* 

(ἵνα), 导引三个目的子句, 这三点祈求层层升高,显示了教会建造的三个步骤:爱的根基→爱的成长→爱的丰满(3.19b)。现在我们仔细看第三步。

3.20-21是颂赞,它的主题思想共鸣于3.14-19的祷告,尤其是第三点的祈求(3.19b)。3.20-21的颂赞其实也是巩固前面的祷告,尤其是第三点的祈求,愿教会进入神的丰满,这也是神的永旨之成全(1.23)。

# 亚伯拉罕之神

得着神丰满的爱之经历不只是个人性的,且是「和众圣徒一同」经历的。启示录21-22章的新耶路撒冷城的根基,有12种宝石,美丽极了。这是什么意思呢?每个圣徒在主里的经历之强点都不尽相同,所尝到主恩的滋味也不一样。

创世记的四位主要列祖 - 亚伯拉罕、以撒、雅各和约瑟 - 的经历各有不同,圣灵在他们身上锤炼的火候,与慈爱的成份,也都不同,但是他们都散发神爱的美丽与荣光,融合在一道儿才像新耶路撒冷。

在圣经里,多次用神是亚伯拉罕、以撒、雅各的神一语,来强调亚伯拉罕之约。神透过摩西拯救以色列人的行动,是根据该约,神特别自称祂是「亚伯拉罕、以撒、雅各的神」(出3.6,15-16,太22.32,可12.26,路20.37,徒7.52等)。我们可以再加上约瑟。伊甸园的救恩(创3.15)以亚伯拉罕之约的形式首度片面实现,是在以色列众子与约瑟和好时,所展现的圆满上。这一个圆满也是主爱的阔长高深所运作的结果。

# 圣城多彩多姿

我要稍微使用灵意解经,来欣赏这个圆满。新耶路撒冷城的城墙是用碧玉造的,绿色的。城本身是精金,如同明净的玻璃,可说是无色透明的。城的色彩主要来自它的根基,有十二种宝石

第十五篇 荣美的新耶路撒冷~你的色彩是什么?(3.19b-21)

(启21.19-20), 可以分为四种主要的色彩:

蓝色:象征主爱之长, 祂从永远到永远爱我们。

绿色:象征主爱之阔, 祂接纳我们, 赐我们永生。

红色:象征主爱之深,将我们从最深罪中救拔出来。

紫色:象征主爱之高,使我们与神性一同作王。

黄色或许可以当作主爱总结的色彩:使我们与神性有份。

# 汇成神圣色彩

这四种色彩分别在亚伯拉罕、以撒、雅各、约瑟身上特别显露出来。我们每一个人都是亚伯拉罕的后裔,和四位列祖一样,或在任何一种色彩上特别显明出来。「能以和众圣徒一同明白、得着基督何等阔长高深的爱」(弗3.18),那么,我们要问问自己属灵的色彩是什么?如果我们用主自己在西乃山上所宣告的话,来分析(出34.6b-7b):

34.6bc 耶和华、耶和华,是有怜悯、有恩典的神, 长久忍耐,并有丰盛的慈爱和信实,

34.7ab为千万人存留慈爱;

赦免罪孽、过犯和罪恶… (不轻易发怒可译为长久忍耐)

四位列祖身上主爱的特点依次分别是:怜悯(长)、恩典(阔)、忍耐(深)、信实(高)。这样的分析绝非说某人身上只有某种成份,断乎不是这样,我的意思是说,任何一位列祖都拥有主爱的阔长高深

, 然而在某一位身上其突出点是其中一方面:

蓝色象征主爱之长,其怜悯,显在亚伯拉罕身上。

绿色象征主爱之阔,其恩典,显在以撒身上。

红色象征主爱之深,其忍耐,显在雅各身上。

紫色象征主爱之高, 其信实, 显在约瑟身上。

主爱施行在我们身上最终要使我们「与神的性情有分」,这是黄色(金色)的象征。我们岂非在以弗所书3.19b-21、看到了这个最神圣的色彩呢!

# 神爱怜悯之长

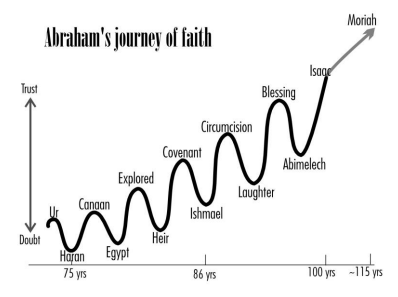
亚伯拉罕的人生经历特点是他是大蒙神怜悯的人。他原来住在吾珥敬拜、事奉偶像,乃是神将他「从大河那边带来,领他走遍迦南全地」(书24.2-3)。司提反得了启示告诉我们(徒7.2-3),

7.2当日我们的祖宗亚伯拉罕在米索波大米亚还未住哈兰的时候,荣耀的神向他显现,7.3对他说:「你要离开本地和亲族,往我所要指示你的地方去。|

神以祂的荣耀和怜悯呼召亚伯拉罕,进入神的应许之地。

他贵为「信心之父」(罗4.11-12),但是他一路走上来,真是 跌跌爬爬。神呼召他时讲得很清楚,要他「离开本地和亲族」, 但他成行时,却有父亲他拉与侄儿罗得与他同行(创11.31)。他们 走到哈兰时,就住在那里。在父亲过世后,乃是神二度呼召他迈 向祂所指示之地去(创11.32,12.1),他才再度上路。

第十五篇 荣美的新耶路撒冷~你的色彩是什么?(3.19b-21)



创世记用颇长的篇幅描述亚伯拉罕的一生是如何蒙神怜悯, 他的信心成长曲线,才得以像yo-yo一样,一上一下渐渐上升。

他到底出了吾珥没有?到了迦南地以后,改变了多少?他缺乏做属天道路先锋的勇气与信心。他的天然不见得比雅各好,雅各摆明是又骗又抓的,名符其实;而亚伯拉罕(多国之父)则不一样,名不符实。创世记12.10-20, 20.11-13记载他的软弱:(1)将走天路说成是「飘流在外」,没有异象(参徒7.2);(2)怕死得不得了;把自己因不敬畏神而有的惧怕,说成是别人的不惧怕神(到底谁不敬畏神呢?);(3)说谎,说灰色的谎言;(4)不爱妻子,牺牲撒拉来保护自己;(5)有贼心没贼胆,灰色的谎言还要撒拉去替他说;(6)不是人问了才说,而是主动对人说,生怕人家杀他;(7)陷人家于不义,因为他主动对人说了谎言。天下还有什么先生比亚伯拉罕更差劲的?但是他蒙了神极大的怜悯,居然被神改变为一个在信心上炉火纯青的人。

新约点评亚伯拉罕时,总强调他最终成为带着属天色彩之

人。罗马书4.17-21刻画他怎样依靠从上头来的力量:

4.17c他所信的是那叫死人复活、使无变为有的神。4.18他在无可指望的时候,因信仍有指望,就得以作多国的父,正如先前所说,「你的后裔将要如此。」4.19他将近百岁的时候,虽然想到自己的身体如同已死,撒拉的生育已经断绝,他的信心还是不软弱;4.20并且仰望神的应许,总没有因不信心里起疑惑,反倒因信心里得坚固,将荣耀归给神,4.21且满心相信神所应许的必能做成。

神真是使无变有的神。希伯来书11.17-19刻画神真是叫死人复活的神:

11.17亚伯拉罕因着信被试验的时候,就把以撒献上;这便是那欢喜领受应许的,将自己的独生的儿子献上。11.18论到这儿子,曾有话说:「从以撒生的才要称为你的后裔。」11.19他以为神还能叫人从死里复活;他也彷佛从死中得回他的儿子来。

摩利亚山头献祭的经历,是亚伯拉罕信心生活的巅峰,但他蒙了神何等的怜悯,才攀登到这样灵命的高原。

信心是「本乎恩…这并不是出于自己,乃是神所赐的」(弗2.8-9),它的色彩是蓝色的、属天的。永世新城宝石的根基里,属天的蓝色是它的基调(蓝宝石,启22.19),它也是每一个蒙恩者必有的色彩。

希伯来书11.10, 16点评亚伯拉罕因着信, 靠主的怜悯「等候那座有根基的城, 就是神所经营所建造的。…羡慕一个更美的家乡, 就是在天上的。所以神被称为他们的神, 并不以为耻, 因为他已经给他们预备了一座城。」主爱之长从永远到永远, 「我以永远的爱爱你。」(耶31.3)

#### 第十五篇 荣美的新耶路撒冷~你的色彩是什么?(3.19b-21)

# 神爱恩典之阔

在这四位列祖中,以撒所蒙恩典的经历特别多。他在创世记 里似乎没有做什么大事,倪柝声先生以「承受」标明他的一生, 良有以也。他一生所做最值得大书特书的事,就是被父亲献在摩 利亚山上时,极其顺服的表现。

这是一段不易明了的经文。神真要亚伯拉罕将他的「儿子…独生的儿子…所爱的以撒…献为燔祭」吗?(创22.2) 当然不是,因为一开始时,经文就说这是「神要试验」他(22.1)。在攀登上山的过程,以撒还问父亲说:「请看,火与柴都有了,但燔祭的羊羔在哪里呢?」(22.7) 但是当「<sup>22.9</sup>亚伯拉罕…捆绑他的儿子以撒,放在坛的柴上。<sup>22.10</sup>亚伯拉罕就伸手拿刀,要杀他的儿子」时,以撒心中的感受是什么呢?文艺复兴以此为题材的古画很多,画法分两类,一类是父亲将儿子的眼睛蒙起来了,另一类则是没有蒙住。

希伯来书11.17点评说,「亚伯拉罕因着信被试验的时候,就把以撒献上。」(来11.17a) 那是怎样的信心呢?「他以为神还能叫人从死里复活;他也彷佛从死中得回他的儿子来。」(来11.19) 那么,被献上的以撒也有相同的信心,我们可以把以上的点评用在以撒身上:

以撒因着信被试验的时候,就被献上。他以为神还能叫人从 死里复活:他也彷佛从死中得回来。

不用蒙着眼睛。更重要的是他亲眼看见了那只扣在密林里的公羊,成为了他的代替(创22.13);他那天在摩利亚山上也亲身因信经历了尔后在同一座城里,为他被献上之神的羔羊所赐浩大的救赎恩典。「祂是爱我,为我舍己。|(加2.20c)

以撒另外一予人有印象的事迹,大概就是将他父亲所挖的井、被非利士人塞住了的,重新疏通(创26章)。他的父亲是信心之

父,他的儿子成为给法老祝福的人,而他的一生没有什么大风大浪,「平安就是福」是他的写照。他是一个满有恩典的人。所罗门不也是这样吗?他另有一个名字叫耶底底亚(撒下12.25),意思是神所爱的,这种人身上的恩典特别多。

这样的恩典也是每一位神的儿女的必须,因为唯独如此,我们得着永生了。绿色代表生命,乃是新城色彩的另一基调。不但新城的根基有碧玉、绿玛瑙、绿宝石、翡翠,而它的城墙是碧玉造的(启22.18-20)。主救赎的爱必带来丰盛的生命(约10.11, 10)

# 神爱忍耐之深

在雅各的身上,神忍耐他的爱的成份尤其居多。受苦最多的是雅各,为什么?因为他的天性最坏,可是神把他变为以色列。雅各一生最要感谢的是严厉苛待他的岳父拉班,还有他的双胞胎哥哥以扫。在他人生路上每一个逆境、给他痛苦难堪的人,或是妻妾或是儿女,都是神用来管教他的人物!

他骗到什么(参创27.36)?什么都没有骗到,反而受了神厉害的管教。许多人以为雅各的长子的名分是骗来的。错。乃是出于神拣选与赐予(创25.23, 玛1.2-3, 参罗9.13)。该名分的显明, 是在他所受的苦难中!苦难使他向神祷告(创28.20-22, 32.26b);他改变了, 甚至神都见证他要改名为以色列(创32.28)。

他抓到什么呢(参创25.26)? 他急得放。20年悠悠岁月过去后,要见以扫时,他心中亏欠得很,急得把550只各种牲畜分成九群的礼物,好消除以扫心中的恨。他离家出走巴旦亚兰时约77岁,神忍了他20年,他才有属灵的转机,之后到120岁之间,是神在他身上厉害工作的岁月。

红色象征主流血大爱之深,将我们从最深的罪中救拔出来。 新城的根基里有红玛瑙、红宝石、红璧壐。主爱的四个成份 - 阔 长高深 - 中,最少被神的儿女经历到的,乃是主爱之深,即祂对

#### 第十五篇 荣美的新耶路撒冷~你的色彩是什么?(3.19b-21)

我们的长久忍耐。我们很少来到主的施恩座前来祷告、来聆听圣灵在我们心中的叹息。如果我们长久不听圣灵的声音,销灭祂的感动(帖前5.19),就等着祂来责备我们了(启2.4,7等)。

# 神爱信实之高

在约瑟身上,神的信实之爱最为显著。约瑟在约十七岁时,得了两个梦,这是他得着长子名份的异象!他梦见兄长们的禾捆向他者下拜,又梦见太阳、月亮和十一颗星星向他下拜(创37.7,9)。

他受苦总共十三年。在那些岁月里,什么力量支撑了他?当他当了埃及国的宰相以后,他可能逐渐忘了神给他的应许与使命。可是守约施爱的神,在他身上终于实现了神赋予他的使命。约瑟的光荣并不在他做了宰相,而是在于他使用了他的位分,解救了神家的危机,这是他人生的意义。或许约瑟一生一直有个疑惑,为什么神要赐给那两个异象。这两个异象一直提醒他,他的人生有个尊贵的目的,因此他在诸般的苦难中,不会落入人情常有的埋怨、不信、愤恨、苦毒。

神的信实总会在千钧一发之际出手营救他,使他绝处逢生:当他落入坑中无望时,正巧有以实玛利商队经过,使他逃过一刧,虽然他被卖为奴隶了(创37.18-28);他被卖到埃及,却碰上了一位好主人(39.4);他虽然被老板娘陷害,在狱中却在司狱眼前蒙恩(39.21);在他不知道自己在牢中有何盼望时,却因为法老的酒政解梦,而埋下了一线生机(40.9-13, 21);再两年后,法老连作两梦给约瑟机会为他解梦,并展现一属神之人的智慧,骤然之间,约瑟平步青云成为宰相(41.17-46)。

在他被兄长们陷害13年后,突然之间高升为宰相,或许使他稍微明白他多年前所得的异象。但它们又有什么深意呢?这要再九年后,也就是他被卖了22年后,当兄长们来买粮,出现在他的

跟前,而且是下拜的,他才恍然大悟以往的异象的意义(创42.9)。

但那只是异象成全的开始。尔后又有一些年日,透过五层的测验:

良心知罪否? (42.1-24) 仍然爱钱否? (42.25-38) 嫉妒弟兄否? (43.1-34) 爱小弟兄否? (44.1-17) 顾念老父否? (44.18-34)

约瑟不仅是为了赦免兄长们的罪过,更是为了带领雅各全家迈向 更高的灵命高原。神是信实的,透过这样的爱,教会被主炼净, 可以更多地显出末日的辉煌。

# 约瑟在创世记里一共流过九次泪:

- 一. 落在坑中忧伤的泪(37.23, 42.21)
- 二. 为兄长的认罪而哭(42.34)
- 三. 爱弟之情发动(43.30)
- 四. 弟兄相认放声而哭(45.2)
- 五. 爱弟之情的泪水(45.14)
- 六. 弟兄相爱的哭泣(45.15)
- 七. 伏在父亲颈项上的哭泣(46.29)
- 八. 为父死哀哭的眼泪(50.1)
- 九. 安慰兄长的眼泪(50.17)

除了为父死的哀哭外,可以说都是为弟兄之情而落泪。我读经时最受感动的是他与父亲再见面时,「伏在父亲的颈项上,哭了许久。」(46.29) 23年的睽违压抑了太多的痛楚,毕竟要一些时辰来化解,而且惟有在父亲这里,他才可以倾诉多年来心中一切的块垒。

#### 第十五篇 荣美的新耶路撒冷~你的色彩是什么?(3.19b-21)

经历神的信实之爱固然带来以色列全家的释放与喜乐(参创45.15),但是它是经过多少的苦难熬炼出来的(参49.22-26)!约瑟在过去受苦的岁月里,早已在那位至高者那里找到了隐藏处(诗91.1),他可以哭诉、发泄、交托,使他从神那里得到释放、安慰与鼓舞。因此,他克服了人天然的不平与苦毒,而且得胜有余地宣告:「但神的意思原是好的,要保全许多人的性命,成就今日的光景。」(创50.20,参45.5,7-8,诗105.16-25)。

这种信实之爱是紫色的 – 紫玛瑙、紫晶(启21.20) – 乃王者之色彩(约19.2, 5, 可15.17, 20),是得胜罪恶与死亡的色彩(罗5.21, 林前15.55-57)。

# 神在肉身显现!

在自然界里有一奇妙的现象,就是彩虹光谱各色的光聚合在一起,照射出来的就是透明的光!看啊,你和身边的弟兄们所经历的主爱各有不同的色彩,好像一片美丽的彩虹,展现基督之爱的阔长高深!这是新城「是精金的,如同明净的玻璃」之意义(启21.18),而它的根基也有透明的水苍玉(21.20)。

当教会匀称地将救恩的彩虹都彰显出来的时候,它是透亮的, 乃是「与神的性情有分」(彼后1.5)。神的荣耀真的可以无限量地从新城照射出去, 一点都不受遮拦;这种境界正是诗歌充满我心境(Fill All My Vision. Hymnary 405)第三节所歌咏的:

充满我心境 使我罪影 不遮蔽心中荣耀辉映 使我只见你可颂面容 我魂常饱享你无限恩中\*充满我心境 神圣救主 直到主荣耀从我灵反映 充满我心境 使人共睹 主圣洁荣形从我内反映

十二种宝石里还有一种黄璧壐十分独特(启21.20), 它发出金色的光芒。金色是神本体的色彩。当教会成为透明的水苍玉时, 神本体的荣耀就大得发挥了:「大哉,敬虔的奥秘,无人不以为

# 然,就是:

神在肉身显现, 被圣灵称义, 被天使看见, 被传于外邦, 被世人信服, 被接在荣耀里。 (提前3.16)

这一节经文可以指着基督说的;若指着在基督里的教会、当她真被主阔长高深的爱充满时的光景说的,也未尝不可啊。上述经文的上文在讲教会,紧接着就爆发出这样的颂赞。神「借着教会使天上执政的、掌权的,现在得知神百般的智慧」(弗3.10),「祂在教会中,并在基督耶稣里,得着荣耀,直到世世代代,永永远远。」(弗3.21)

2010/4/11, MCCC 2023/1/15, RaleighCCC, ver. 2

# 祷告

亚伯拉罕的神(The God of Abraham Praise. H37)

型的拉罕的神 亘古没有年代 高踞宝座掌权为尊 但也是爱 大哉主耶和华 天地所认主宰 我向圣名只能惊讶 永远敬拜 亚伯拉罕的神 遵照祂的旨意 我已决心离家而奔 往寻福地 撇弃吾珥一切权势 名声私财 惟求神作我的产业 堡垒盾牌 亚伯拉罕的神 我能完全信托 他无限爱祂够用恩 一路领我

#### 第十五篇 荣美的新耶路撒冷~你的色彩是什么?(3.19b-21)

他称微虫为友 自认祂是我神藉主宝血祂施拯救 永施大恩 \* 祂指自己起誓 所许决不落空 我将附于飞鹰双翅 直升天空 我必亲见祂面 赞美祂的大权 歌颂祂的奇妙恩典 直到永远 \* 所有得胜人丁 都向高处称谢 大哉圣父圣子圣灵 永远和谐 亚伯拉罕的神 也是我的主宰 我来加入赞美之阵 一同伏拜

Based on Jewish *Doxology The God of Abraham Praise*. Thomas Olivers, 1770
6.6.8.4.D. Synagogue melody. Arr. by Meyer Lyon, 1770

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第十六篇 持守圣灵的纯一(4.1-6)

经文: 以弗所书4.1-6

\*·1我为主被囚的劝你们:既然蒙召,行事为人就当与蒙召的恩相称。\*·2凡事谦虚、温柔、忍耐,用爱心互相宽容,\*·3用和平彼此联络,竭力保守圣灵所赐合而为一的心。\*·4身体只有一个,圣灵只有一个,正如你们蒙召同有一个指望。\*·5一主,一信,一洗,\*·6一神,就是众人的父,超乎众人之上、贯乎众人之中、也住在众人之内。

诗歌:我们乃是朝圣旅客(Through the Night of Doubt)

# 天窗中的天窗

最近几年在台湾出现了一个新词,愿景,有的基督徒以为这个词就是教会常用的异象一词。两者是有相似之处,因为都是讲到一个对将来蓝图的憧憬;可是不同之在于:愿景只是人的心愿,而异象则是神赐给人的景象,是神的心愿。异象当然应该是我们的愿景,可是我们的愿景如果不是出于神启示的话语,就不是异象了。异象这个词在华人教会用得非常地广泛普遍,你们会不会觉得,仔细加以推敲的话,它的意思很可能只是愿景而已。

现在我们所讲的这一大段话,以弗所书4.1~16,可真是全圣经的异象了。以弗所书是保罗书信启示的最高峰。沈保罗牧师

(1917~2012)所讲的以弗所书释经讲道,取名叫做天窗。为什么取这个书名呢?他说:

这卷书好似一扇向天上的窗户,使我借着它看见一点神在永世里的心意,也就是祂在过去的永世里如何定规,在将来的永世里如何安排,并在永世的现在里祂的旨意如何。而最要紧的是它使我知道,我在这短暂的、永世的现在里的意义。所以…取名为天窗。<sup>1</sup>

那么, 4.1~16是天窗中的天窗了, 它是神心坎中的永远旨意。你们会不会觉得沈牧师的话奇怪, 什么叫做过去、现在、将来的永远呢?神没有时间观念, 神住在永远的境界里, 在祂没有转动的影儿, 祂住在上头, 祂是众光之父(雅1.17)。诗篇90.1-2怎样开场白?神人摩祷告说:「90.1主啊, 你世世代代作我们的居所。90.2诸山未曾生出, 地与世界你未曾造成, 从亘古到永远, 你是神。」这是福音!那位住在永远境界里的神, 如今邀我们与祂一同住在那一个永远的境界里。所以这几天里, 我们和神一样, 忘掉时间, 进入那一个永远的境界, 进到神的心坎里, 来看一看神的永旨究竟是什么。

郗伯(D. Edmond Hiebert, 1910~1995)论及这一卷书也说,它是「属天的书信」。 $^2$  法拉尔(F. W. Farrar, 1831~1903)说它是「基督教会理想上的光辉与完全」。 $^3$  教会历史家沙夫(Philip Schaff, 1819~1893)给以弗所书作了最好的介绍,他说:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paul Shen, 沈保罗,天窗 - 以弗所人书讲解。(中神,1992。) 11。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. Edmond Hiebert, *An Introduction to the Pauline Epistles*. (Moody, 1954.) 中译: 萧维元, 保罗书信导论。(浸信会出版部, 1976。) 358。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> F. W. Farrar, *The Life and Work of St. Paul.* 1889. p. 635. 引自萧维元,保罗书信导论。374。

#### 第十六篇 持守圣灵的纯一(4.1-6)

以弗所书...确实是最属灵而敬虔的,在高举与超越的心态下写成的;于是神学升为敬拜,而默想也转成了侃侃而谈。它是诸天境界的书信、庄严的礼拜、歌咏基督和祂无瑕疵新妇的赞词、新约中的雅歌。上了年纪的使徒翱翔在一切属世之事上,进入了天上眼不可见的、永恒真实里。他从灰暗的捆锁中,暂时跃升到变形山之上了。为基督被囚者...竟变为征服者,...欢唱着凯旋之歌呢。4

学者芬得利(George G. Findlay)说: 「以弗所书像一个大湖, 波平如境, 把永恒的上天反映在它的深底里。」<sup>5</sup> 这是我的祷告, 当你结束退修会、回到华府时, 把这一个大湖带在你的心底里。「问渠那得清如许?为有泉源活水来。」(宋朱熹观书有感) 神的话是你的泉源。

# 教会表明纯一

以弗所书4.1的一开头应该有一个字就是「所以」。4.1是全书下半段的开始。上半段是讲教义,讲神在基督里所成就的客观的事实,不论是在万古之先、在十字架上,或是在末世之时;下半段则是讲伦理,讲神要祂的百姓活出来主观的行为,乃是在今世。保罗强调他的劝勉是在基督徒的蒙召之后,也就是我们蒙恩之后。我们既然在基督里白白地蒙恩了,现在,我们就要活得像神的儿女,把我们身上所承受的恩典,表现出来。

整个四~六章都是讲到伦理的要求,讲到我们应当活出来的见证,然在在一开头,使徒提及最最重要的,那就是持守圣灵的「纯一」,这一个一是从独一之神里流出来的,太神圣了。4.1-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Philip Schaff, *History of the Christian Church*. 3<sup>rd</sup> ed. 1858, 1882, 1890. (Reprint by Eerdmans, 1979.) 780. 引自萧维元, 保罗书信导论。375-76。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> George G. Findlay, *The Epistles of Paul the Apostle*. 4<sup>th</sup> ed. (NY: W. B. Kecham, 1894.) 引自萧维元,保罗书信导论。377。

16整个分段都在讲这一个神圣的纯一。不错,这一个纯一原来是 在神性里的,可是它借着教会的纯一将它表明出来了。

诸位,神为什么要创造天地?神为什么要创造人类?又为什么要救赎我们这一些蒙神拣选的人呢?当然,因为神有莫大的怜悯与慈爱,可是这只说明了神做这些事的动力,并没有说明祂的原委。神做这一切事都是为着祂永远的旨意,就是要在教会身上把祂的神圣的纯一,表明出来。这在1.9-11就已经提到了。「纯一」(ἑνότης, henotes)这个希腊字十分特殊,在新约里只出现两次,即4.3, 13。6 和合本将它译成「合一」,原文是圣灵的「纯一」,不是合成的,它原本就是浑然一体的一,乃是纯粹的一,里头完全和谐一致,没有一点杂质。(所以我译之为纯一。)

4.1-6的主要动词是「行事为人」,那么我们如何与所蒙神的恩典相称呢?它用了两个分词来说明:宽容、竭力。持守圣灵的纯一,这是目的。如何达到呢?两方面:竭力与宽容,这是方法。4.4-6,保罗用了七个一来解释何谓圣灵的纯一。

# 纯一的重要性

圣经的启示告诉我们,神在整个人类历史的洪流里,至终祂要得着的,就是新耶路撒冷,这是启示在启示录21-22章里。圣灵用了许多的表号描述永世圣城的荣美,归根究底一个字,那就是「一」,那是一个与神完全和谐一致的美丽的新世界!今天我们得救了,在地上为主而活,神今日的旨意究竟是什么呢?荣耀祂。不错。怎么荣耀祂呢?传福音,带人归主。可是这些都是过程,并非神终极的旨意。神的永远终极的旨意,乃是得着能彰显祂的神圣的「一」的教会(参3.10,6)。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> [BDAG]: a state of oneness or of being in harmony and accord, *unity* Eph 4:3. *unity in the faith*, 4.13. Cf. *bond of unity* Col 3:14.

## 第十六篇 持守圣灵的纯一(4.1-6)

撒但当然不愿意我们得救,成为神的儿女。可是我们真的得救了,他还不怕。他怕的是什么?乃是教会身体纯一的见证。教会在数量上成长了,他并不那样地害怕,他最怕的乃是教会也在品质上长大成熟了,也就是说,教会显出那一个神圣的纯一的光景来,因此他处心积虑要破坏教会的纯一。那么你会问,神为什么不一开头就把撒但拘禁起来,这样,不就解决问题了。不,神的智慧正是在此。神所要的一不是合一,乃是纯一,是经得起撒但的试探,是品质纯粹属神的纯一。它没有一点的裂缝可以让撒但钻空隙,它没有一点的矛盾可以让撒但进行任何的分化,它没有一点的杂质可以遮蔽神的荣光。

钻石的珍贵用四个C来界定:切工(cut)、重量(carat)、色泽(color)、纯度(clarity),其中最重要的是纯度。许多钻石原来都是很大的,因为不纯,就切得变小了。钻石师父的切工叫做「百万一刀」,因为一刀切下去,虽然克拉数变小了,可是杂质除去,纯度提高,整个钻石也变为明亮了,身价立刻增加百万。纯度是最重要的因素。教会也是如此,神所要的是圣洁没有瑕疵的教会(5.27)。神有时容许撒但来试探教会,其实祂是借着撒但的搅和,暴露神百姓中间的掺杂,好除去那些渣滓,而进一步得着祂所要得着的纯一的教会。

# 何谓属灵纯一?

这七个一分成三组:我回头来讲。首先是一神(4.6)。祂是众人的父,原来是住在人不能靠近的光里的那一位神。感谢这位超越的神,借着福音,祂如今来到我们中间了,因为我们从祂的独生子耶稣的身上,看见了祂,这是贯乎众人之之中。不但如此,借着圣灵,祂潜入了我们的心内。1999年当麦纳理牧师(Pastor Al McNally, 1931~2013)来到我们(美门)教会服事,我很快地就请教他,陶恕博士(A. W. Tozer, 1897~1963)一生的神学思想最重要的是什么。他想了一阵子,然后对我说:「神的圣洁。」圣洁是神

之所以为神最基要的属性。达文西画最后的晚餐,最后画的是什么?…乃是主耶稣的脸。他画不下去了,停了一阵子。直到最后不得已时,他才匆匆画完交卷,说:「没有用的,我不能画祂!」<sup>7</sup>圣洁惟独出于那位纯之又纯的神,因为在祂里面没有一点和祂自己是相违背的,这就是神的纯一。人怎么画那位惟一纯一的来源呢?有一位弟兄的名字取得好,就叫「一」。我们信了耶稣,进入教会生活都要改名为「一」,属神的一。

这个纯一怎样运行到教会里呢?不急,乃是先显在教会的元首基督的身上,一主是也,因为惟有祂与父原为一(约10.30,5.18)。一信,指的是真道的信仰,是主启示给我们的信仰的内容,惟独记载在圣经里面。<sup>8</sup> 对于那些接受这一信的人,主就借着一个洗礼,把我们都洗入了祂的「纯一」里面。4.5是第二组的纯一,都是耶稣做成的,因为神本性的丰盛都有形有体地,住在基督里面(西1.19, 2.9, 参2.3)。

4.4记载着第一组的一,那一个教会的身体,正是今日神圣的纯一要运行进去的对象;也惟有圣灵才能作这个工作。这个工作是圣灵今日工作的最高原则,到末世才完全彰显出来。启示录21.2说,圣城新耶路撒冷由神那里从天而降。真地从天而降吗?其实是在地上预备好了的,是由地提升到天上的。这也是我们最荣耀的、共同的、惟一的盼望。

所以,我们要注意到,圣经在此不是说,我们要将属神的纯一做出来,而是要竭力持守已经在我们中间的圣灵的纯一。<sup>9</sup>4.3 的「纯一」在4.13又出现一次,乃真道的纯一。所以,4.4-6所说

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. W. Tozer, *The Attributes of God.* (Christian Publications, 1997.) 157-158.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 240.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Lincoln, Ephesians. 237.

#### 第十六篇 持守圣灵的纯一(4.1-6)

的七个一,就是我们所要持守的真道的纯一。所信的道守住了,也就守住了圣灵的纯一。我再说,这七个一,有三个一是三位一体真神的一,是纯一的源头。神的终极目的就是要将祂的纯一彰显在教会身体之上,这是我们终极的盼望,而洗礼是我们进入这一个纯一的开头。只有一信(真道的信仰)才是我们今日真正持守纯一的对象!

所以,4.13说,「直等到我们达到众人在真道上、认识神的儿子上的纯一,长大成人的成熟,和基督丰满身量的度量。」注意,不是在经历上归一,不是在宗教情感的表达上归一,不是在神学知识上归一,而是在认识那一位丰满基督上归一,这叫做真道上的归一。神的儿女啊,属灵的道路千万不要走错了。神的道路不在你的经历里,不在自以为感觉是对的圣灵的带领里,惟独在圣经的启示里。因此,犹大书1.20最先说的是,「要在至圣的真道上造就自己。」提摩太前书3.9b说,做执事的要「固守真道的奥秘」。要追求神圣的纯一,得从真道的纯一下手上路。

保罗在提摩太前书1.18-19将命令交付给提摩太,打属灵的战争。什么战争呢?为真道打仗(参犹3)。教会史就是一部真道争战史。可是看看我们今日怎样追求神圣的纯一呢?追求经历、追求灵命,什么都有兴趣,惟独对真道没有什么兴趣。请问,如果这样,要怎样持守圣灵的纯一呢?乃要在「一信」上归一。4.13说,到了末日,教会要「在真道上同归于一」!就教会史来说,使徒信经、尼西亚信经(325, rev. 381),或再加上迦克敦信经(451)已经够了。宗教改革又开启了一个看重信仰的年代,也制定了不少信条,以路德小教义问答(1529)、海德堡教义问答(1563)和西敏士小教义问答(1648)三者最有名。其实这些都是奥古斯丁(354~430)恩典教义的开花结果而已,都算在「一信」的范畴之内。我们可以说,在古代教会结束之前(451的迦克敦会议,或以590~604在位的教皇Gregory I为中世纪之始),真道的根基已经打下了。我们

要明白真道的奥秘,好竭力持守住(提前3.9)。

# 持守真道法则

圣经的话十分平衡,一方面,我们要铁面无私地、竭力地持守住圣灵的纯一;另一面,用爱心互相宽容。今日甚至在教会圈子里,也有些不合圣经的观念与做法,要走稳主的道路可还真不容易啊!面对神,我们的良心要按真道而行;但面对神的儿女,还需要用爱心互相宽容。

# 竭力保守纯一

「竭力」(σπουδάζοντες, spoudazontes)的原意是赶快, 引伸为用心将职责做得妥当, 热心去做, 竭力去做, 尽一切的努力去做之意。西点军校的学生祷告文有一段是这样的:「宁可选择难以获得的正确, 而不安于容易沦入的错谬里。当全备的真理可以赢取时, 永不满足于一半的真理。」

假如我们以为我们所要追求的是「合一」的话,那么我们很容易不会去坚持真理了。我们竭力的目的是保守,不是宽容、包容。彼得有一次去彼西底的安提阿,和当地的教会会友吃饭,保罗和巴拿巴也都在场。吃到一半时,突然有从耶路撒冷教会来的人。彼得就借故退下了,免得有人说他和未受割礼的人在一道吃饭。当时的局面一定很艰难,连巴拿巴都一样和稀泥了(加2.11-13)!但是真理是「不分犹太人、希腊人[=外邦人]…在基督里都成为一了。」(加3.28)这是圣灵的纯一,必须要持守住。如果那一天没有持守住的话,可能因信称义的福音在初代教会就守不住了。因此保罗不假情面就当着众人的面,指责彼得的反应等于「素来所拆毁的,若重新建造,这就证明自己是犯罪的人。」(加2.17)感谢神,因信称义的教义保守住了。

保罗后来是怎样被囚禁到罗马的?起因是因为他末次上耶路撒冷时,有拿细耳的誓愿在身(徒21.23-26),就和别人一同去献还

#### 第十六篇 持守圣灵的纯一(4.1-6)

愿祭。结果犹太人以为保罗带了外邦人进入了圣殿,于是全城的人都震动了。两年之后,他在罗马才得开释。我的问题是保罗应不应该去献祭呢?那是A.D. 57年五旬节时的事了。从三年后他所写的歌罗西书2.16-17的话-「<sup>2.16</sup>所以,不拘在饮食上,或节期、或月朔、安息日都不可让人论断你们。<sup>2.17</sup>这些原是后事的影儿;那形体却是基督。」-来判断,就很清楚了,他不该去献祭的。后来希伯来书的信息就更加明亮了。这是真理,必须持守。

希腊教会在持守真理上的贡献最大。亚流带给教会的震撼太 厉害了。亚流(c. 250~336)为了执着神的独一性,将子贬为更低的 位置,不与父同质同荣。从318年起,他就四处宣扬他的异端: 子有一个开始,「曾有一时候,祂并不存在。| 祂乃是受造者! 可能会改变, 甚至可能犯罪, 虽然祂没有! 亚力山太教会里的人 就置问。这样的半神怎么能够拯救人呢?亚流整个错误的起点在 于:认为子神次位于父神是本质上的,这样,三位(格)一(本)体的 真理就被破坏了。他也曲解经文、如箴言8.22-31、约翰福音14.28 , 路加福音2.52, 歌罗西书1.15等, 来说服人。感谢神兴起了亚 他那修(c. 296~373)一生来反制这种异端。皇帝君士坦丁在 325/5/20召开了历史上首次大公会议,有230位主教,多来自东方 教会,聚集在尼西亚(近庇推尼),裁决耶稣乃是从真神出来的真 神, 即第二位格的神, 祂在本体上与父同质(ὁμοούσιον, homoousios); 乃父所生, 非所造的。这次大会还决定了主的教会重要的 法则:教会走神的智慧之路,相信理性本身无法参透许多教义-如三位一体 - 之真理。

# 互相多方容忍

宽容并不是给真理打折扣。让双方都能接受的放宽其实叫做妥协、和稀泥。宽容乃是竭力持守圣灵的纯一的态度。事实上「宽容」(ἀνεχόμενοι, anechomenoi)一字应当译成「容忍」更好,因为它的意思是在忍耐,而非在放宽,歌罗西书3.13平行经文的

# 同一个字就译为「包容」。10

怎样容忍呢?四点:谦虚、温柔、忍耐、爱心。人什么时候最骄傲?错的还是对的时候?当然是对的时候。为何要谦卑?正因为你站在真理上,你要格外地谦卑。「夸口的当指着主夸口。」(林前1.31)「你有甚么不是领受的呢;若是领受的,为何自夸,彷佛不是领受的呢(林前4.7)?」这是谦卑的心态。有了谦卑的心,以下的三点一温柔、忍耐、爱心一就都会跟上来了。

# 纯一引进复兴

到了那一个荣耀的末日,教会终必达到「在真道、认识神的儿子上的纯一」理想的境界。置是之故,今日我们要「持守圣灵的纯一」。可是我们要知道神是又真又活的神,教会若持守圣灵的纯一,往往会带来属灵的复兴!约拿单.爱德华滋在1738年出版他在1734年秋天的五篇讲章,在序言中他这样说:

上回神[复兴]的工作在这个地方的开始,是这样地巧合,以至于我不得不认为它就是神赞同「惟独因信称义」之教义而有的不寻常的见证…。在那时之前不久,在这个地区关于这个教义有了「杂音」出现。此地的人们的想法似乎有了不平常的争议,有人因而怀疑神接纳人的法则。…我公开地传讲了两次称义的讲章…。我因为在讲台上辩护这个教义而大受人的责备,…正当这时,神的工作在我们中间奇妙地爆发了,灵魂开始涌向基督…。就是在这个教义的根基上,这个[神的复兴的]工作开始了,在它整个过程里显而易见。11

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> BDAG: "to regard w. tolerance, *endure*, *bear with*, *put up with*…." 试比较林后 11.19的「忍耐」愚妄人,西3.13的彼此「包容」之译法,都重在「忍耐」人,而没有「放宽」标准之意。

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Jonathan Edwards, *The Works of Jonathan Edwards*. Hickman edition. 1:620.

#### 第十六篇 持守圣灵的纯一(4.1-6)

这五篇讲章以「惟独因信称义」为首篇,都是论及灵魂得救的。信息讲完不久,复兴就在冬天十二月下旬临到了诺斯安普顿(Northampton,麻州中北部),并且沿着康乃迪克(Connecticut)河一直延烧到海口,持续了约有半年之久。<sup>12</sup>

教会历史多次见证了这个道理:教会复兴往往和持守真理是并行的。教会史上最有名的圣诗作者之一以撒.华滋(Isaac Watts, 1674~1748)为爱德华滋的书 – 一项惊人归正的忠实叙述(*A Faithful Narrative of Surprising Conversions*) – 作序说:

如果我们的读者有机会...翻读那荣耀季节期间,所传讲的一些讲章的话,我们必会发现:乃是平铺直述的宗教改革的更正教教义,一方面不偏向废弛道德派,另一方面不偏向阿民念派,使神的灵乐意以如许耀目的成功来尊荣它。<sup>13</sup>

我们要以竭力、以容忍,来保守圣灵的纯一。愿神以属灵的复兴来祝福祂自己的话语,正如使徒行传的见证:「神的道兴旺起来」(徒6.7);「神的道日见兴旺,越发广传。」(12.24)

2005/5/22, MCCC

2005/7/1-4 (周五~一), 大华府台福教会退修会 祷告

我们乃是朝圣旅客(Through the Night of Doubt. H272)

<sup>1</sup> 我们乃是朝圣旅客 经过疑惑与忧悒 手拿拐杖口唱诗歌 面向神的应许地 白日时候黑夜时候 云柱火柱正引领

<sup>12</sup> Jonathan Edwards, A Narrative of Surprising Conversions. 1736/11/6写毕。收集在Jonathan Edwards On Revival之内,(Banner of Truth, 1965.) 11-22。

<sup>13</sup> 同上书, 3。

弟兄手握弟兄的手 一步一步在进行 同一位神同在亮光 照明所有得赎人 除去疑惑除去愚妄 照明我们的疑问 同一目的在于高天 同一信心不疲倦 同一定质来看前面 同一希望得完全 同一诗歌千万嘴唇 同唱有如只一部 同一争战同一标准 同一向神求相岸 同一事乐中的气氛 在于永远的岸景中的气氛 在于永远的岸景中学权至永远 拉应当前进旅客弟兄 前进倚着十字架 忍它羞辱受它贫穷 直到休息它帮来 不久坟墓都要裂开 不久死者要醒来 所有阴影都要失去 最终生命满情爱

Through the Night of Doubt. Bernhardt S. Ingemann (1789~1862) BEECHER 8.7.8.7.D. John Zundel, 1870

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌第十七篇 展现恩赐多样(4.7-10) 展现恩赐多样(Diversity)

经文: 以弗所书4.7-10

4.7我们各人蒙恩,都是照基督所量给各人的恩赐。4.8所以经上说:祂升上高天的时候,掳掠了仇敌,将各样的恩赐赏给人。4.9(既说升上,岂不是先降在地下吗?4.10那降下的,就是远升诸天之上要充满万有的。)

诗歌:将你最好的献与主(Give of Your Best to the Master.)

# 珍惜有恩赐者

一位姊妹癌症住院作化疗,吃不下东西,而且心情很坏,脸色也不好。负责餐食的女士送来又取回,非常有耐心地面对病人不好的态度。有一天,这位姊妹吃了一些东西,送餐女士十分高兴对她说,「妳终于吃东西了,妳要吃东西,才有体力与病魔战斗啊。」然后,再对她说,「我每次送东西来,我都为妳祷告。」这位姊妹听了心中十分感动。为人代祷是恩赐。

伦敦东郊的奔丘墓园(Bunhill Field), 里面埋葬了许多有名的清教徒, 像约翰.本仁(John Bunyan, 1628~1688)、古德温(Thomas Goodwin, 1600~1680)、欧文(John Owen, 1616~1683)、苏珊娜.卫斯理(Susana Wesley, 1669~1742), 以及一些不从国教者

,如以撒.华滋(Isaac Watts, 1674~1748)、威廉.布莱克(William Blake, 1757~1827),丹尼尔.笛福(Daniel Defoe, 1660~1731)。在墓园对面则是约翰.卫斯理(John Wesley)的墓园和纪念教堂。这些传道人,为神国开疆拓土,并丰富了我们的属灵生活。无可否认的,他们的恩赐极其宝贵。

# 多样对照合一

以弗所书4.7开头应当加一个「然而」,有了这一个词,我们就知道以下所讨论的事和其上文,成为一种对比。4.1-6所强调的乃是圣灵透过基督的身体,所呈现的纯一(unity),现在4.7-10所强调的乃是在教会身体里的肢体,在各人(ϵἷ¢)的恩赐上,所呈现的多样(diversity)。两者之间有冲突吗?没有,不但没有,而且两者是相辅相成的。4.7讲到基督是那一位多样恩赐的分赐者,4.8引用了诗篇的话来进一步诠释乃是基督升天了,才分赐恩赐,4.9-10再进一步诠释基督救赎终极的目的,是为了充满整个万有(参1.23, 3.19)。使徒用这些话来突显恩赐的重要性。

# 属灵恩赐来源

4.7首句应译作:「然而,恩典赐予我们各人(heis)。」恩典 (charis)是指着服事神的恩赐说的。新约和合本译为事奉之「恩赐」的字有五个,出处有18处。连恩典这个字就有六个,出处有19处。这里说分赐恩赐给各人的主权,是握在基督的手里;而哥林多前书12.11则说:「这一切都是这同一位圣灵所运行的,按照祂自己的意思,分赐给各人的。」不错,分赐是出于基督的主权,可是执行者却是圣灵。

紧接着,使徒引用了诗篇68.18的话来证明以弗所书4.7b的话,即恩赐是出于那一位升上高天之基督主权的分赐。我们比较一下诗篇68.18与以弗所书4.8的话:

68.18你已经升上高天,掳掠仇敌,你在人间…受了供献…。

#### 第十七篇 展现恩赐多样(4.7-10)

<sup>4.8</sup>祂升上高天的时候,掳掠了仇敌,将各样的恩赐赏给人。

使徒将诗篇68.18的话应用到基督的身上,但是有两个改变:第一是将你变为祂;第二从人间供献变为将恩赐赏赐给人。是否这些改变有旧约版本或七十士译本的支持呢?没有。<sup>1</sup> 那么,保罗的引用来自何处呢?加尔文虽然没有像现代对经文更广泛的知识,可是他的注释却是十分准确的。他说:

为了使所引的经文配合他的辩论,保罗就改变了一点引文原来的意思。...保罗刻意地更换了字眼,他并没有从诗篇里取用经文,而是改写成他自己要的表达,以适合现今的情景。从诗篇引用了基督升天的一些文字以后,他加上了他自己的话:「将各样的恩赐赏给人。」以比较[主升天]次要的与主要的[涵义]。...保罗容许他自己有自由加写诗篇所没有的话,不过,[这些话]于基督是真的。<sup>2</sup>

加尔文的这一段注释十分精采,1970年代以后最新颖的新约研究 ,也为早在四百年前,即1556年他所写的这段注释背书!原来保 罗改用了当时的一段诗篇68篇的他尔根(Targum):<sup>3</sup>

你已经升上了天, 先知摩西啊!你已经掳掠了掳物, 你已经明白了律法书的话, 你已经将它当作礼物赐给人。

<sup>1</sup> 有学者说,Syriac Peshitta的译文支持保罗的引用经文,如见F. F. **Bruce**, 342; Markus **Barth**, 475. 但是A. T. **Lincoln**则以为该版本的经文残缺,不足为证。见 Lincoln, 242.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John Calvin, *Calvin's Commentaries: ... Ephesians*. Rev. ed. 1556. (ET: Eerdmans, 1965.) 11:174-176.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Targum的意思是用迦勒底语(西亚兰语)来诠释希伯来文经文,好叫那些不太通晓或全然不懂希伯来语的犹太人,可以明白旧约圣经。

不过,保罗认定基督远比摩西更为伟大,他就用基督取代了摩西来取用这一段他尔根最后的一句话,放入了以弗所书4.8里,这是为什么原来诗篇68.18里的「供献」,变成了以弗所书4.8里的「赏给」。<sup>4</sup>

以弗所书4.8的「掳掠了仇敌」是主升天的次要涵义,而「将各样的恩赐赏给人」才是主要的涵义。歌罗西书2.14-15也讲到次要者:

<sup>2.14</sup>[神]又涂抹了在律例上所写攻击我们、有碍于我们的字据, 把它撤去, 钉在十字架上。<sup>2.15</sup>既将一切执政的、掌权的掳来, 明显给众人看, 就仗着十字架夸胜。

当主升天时,「祂掳掠了仇敌」,因为祂是那位凯旋者,就像一位罗马将军一样,将祂所掳掠的仇敌放在祂凯旋队伍的后边,让罗马城里围观的群众观看。这些仇敌是谁呢?歌罗西书2.15告诉我们乃是指着「一切执政的、掌权的」,即「天空属灵气的恶魔」(弗6.12)。是不是主只要「掳掠了仇敌」、「明显给众人看」,就足够显示祂升天的荣耀呢?还不够,「祂掳掠了仇敌」仍是消极的,积极的乃是「将各样的恩赐赏给人」。救赎与主钉十架有关;但是以弗所书4.8特别说到恩赐-就是我们得着服事的恩赐-则与主的升天有关。

加尔文的话一针见血:「全篇诗篇[68篇]在本质上乃是一首 凯旋的讴歌(*epinicion*, a victory ode)。」 $^5$  这样说来,以弗所书4.7-10也是一首凯歌了。这样说来,五旬节那天圣灵浇灌了,证明耶

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 见Markus **Barth**, *Ephesians*. *The Anchor Bible*. (Doubleday, 1974.) 475-477; F. F. **Bruce**, *The Epistles to the Colossians, to the Philemon and to the Ephesians*. *NICNT*. (Eerdmans, 1984.) 342-343; Andrew T. **Lincoln**, *Ephesians*. *WBC*. (Word, 1990.) 242-244.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Calvin, 11:174.

#### 第十七篇 展现恩赐多样(4.7-10)

稣的升天得荣(徒2.33)。圣灵的浇灌包括了灵恩(=属灵的恩赐)的赐予。你要见证主的升天吗?当你运用主赐你的恩赐时,你就已经在为主的升天作见证了。

以弗所书4.9-10是解释4.8基督的凯歌, 祂是一位怎样得胜的主呢?「先降在地下(the lower parts of the earth)」不是说主下到阴间,而是说祂的降卑-道成肉身及十架受苦,这是祂的得胜的根基。接着的就是祂的「远升诸天之上」,即复活与升天的得胜。4.8所说的「祂」,就是这一位降卑而得荣的主。4.8历历如绘地描述了主是怎样的得胜:消极地「掳掠了仇敌」,积极地「将各样的恩赐赏给人」。以弗所书4.10更进一步启示我们:主升天赐下恩赐只有一个神圣的、永远的、终极的目的:为着神能充满万有。

# 灵恩的重要性

韦格纳教授(C. Peter Wagner, 1930~2016)给恩赐下了这样的定义:「圣灵按着神的恩典,赐给基督的身体内的每一个肢体一种特殊的秉赋,在教会身体的环境下使用的。」<sup>6</sup> 恩赐是教会界系统神学里的灰姑娘,在建造教会的身体上,它十分重要,可是我们却往往忽略了它。

新约论及恩赐的经文主要有四处:(1)罗马书12章:奉献(12.1-2)→恩赐(12.3-8)→事奉(12.9-21)。恩赐是关键,没有恩赐,事奉就等于空谈。

(2)以弗所书4.1-16:持守圣灵在教会的纯一(4.1-6)→恩赐(4.7-11)→身体的建造(4.12-16)。恩赐又居关键的地位,不落实恩

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> "a special attribute given by HS to every member of the Body of Christ, according to God's grace, for use within the context of the Body." C. Peter Wagner, *Your Spiritual Gifts Can Help your Church Grow*. Rev. (Regal Books, 1994.) 34.

赐就等于空谈教会身体的建造。

- (3)哥林多前书12章:肢体相顾(12.22-26)→恩赐配搭(12.8-10, 28-30)→身体的生活(12.12-21, 27)。这一章经文是论及灵恩最细腻的一章。如何落实基督身体的生活呢?在于恩赐的运用与配搭;但是这一章常被忽视或被误会。基督的身体还在建造之中,灵恩怎么会止息呢?不要忽视它。恩赐就是灵恩,不要误解它。我们应当运用与配搭恩赐。宗教改革的第三大诉求是:圣徒皆祭司。但如何落实呢?答案很简单:落实恩赐。恩赐运用、配搭了,事奉有效,然后才能落实基督身体的生活。
- (4)彼得前书4.10-11:彼此互相服事(4.9)→作神百般恩赐的好管家(4.10-11b)→神得到荣耀(4.11c)。天生我材必有用,问题是:我有没有好好地寻求神给我的恩赐,以及我寻求到了,有没有作神恩赐的好管家。如何真是如此,那么神在教会生活里,必要因我用恩赐而得荣耀。

# 灵恩各项性质

- (1)从三一神而来(Trinitarian 林前12.4): 父神随祂的意思「安排…配搭…设立」各人的恩赐角色(林前12.18, 24, 28); 子神量给各人(弗4.8); 圣灵彰显在各人身上(林前12.7)。
- (2)为服事而设立(ministerial): 恩赐与灵命不同, 灵命是自己在恩典中成长, 恩赐是为叫别人得益处。切莫把恩赐当作是灵命。保罗攻克己身, 叫身服我, 就怕他因误因恩赐大而忽略灵命, 反而被神弃绝了(林前9.27)。
- (3)每位圣徒有份(universal):神都给了,基督也量定了,问题是我们有无在圣灵里让恩赐彰显出来。虽然恩赐是三一神的工作,但与圣灵的关系最为密切。我们的恩赐不明显,是因为我们的灵命不成熟,未被圣灵充满,事奉神的心不够热切。马太福音25章的比喻,恩赐只有多少之分,没有有无之分。以为自己没有

#### 第十七篇 展现恩赐多样(4.7-10)

恩赐是羞辱了救赎我们的主,等于否认祂的升天得荣,等于拒绝 圣灵的彰显。

(4)多样但要圣化(diversified):我做了一张恩赐分类表,有20样。韦格纳的书里提及了27样。恩赐有天然的(natural)与后天的(acquired)之分,但是都要圣化的(sanctified)。所以,恩赐不等于天赋。

# 灵恩使用法则

- (1)身体的配搭(林前12.27): 这是大前提。恩赐越大的人应该会越谦卑,乃是为叫人得益处,并叫不体面俊美的更加体面俊美(林前12.7,23)。福音机构是现代教会的特征,然而地方性的教会仍然是神的心意。教会发生问题,多半是因着恩赐出问题。假如我们都看见了身体的配搭,恩赐是为着身体的建造,就知所进退,就不致给教会带来难处。
- (2)要切慕灵恩(林前14.1):尤其明白了恩赐在事奉上、建造教会上、神的永旨上的重要性。献上身体为活祭,常常祷告,灵里火热,殷勤事奉(罗12.1-2,11-12)。
- (3)找出你恩赐:自己觉得有负担,别人觉得有造就。可按手得着(提前4.14)。团契生活是很好的环境。将来主要审判我们恩赐的使用(太25章)!
- (4)信心与中道(罗12.3-8):信心使我们在主里有心志朝向大的方向发展,但另一面,又要合乎中道,不要过于所当看的。专一、诚实、殷勤、甘心是我们使用恩赐的态度。一对圣徒搬来教区找我交通,告诉我他们的恩赐是什么,这是我少见的,但是这是我们每一个基督徒都应该做的。
- (5)在爱中使用(林前12.31):保罗因此讲了哥林多前书十三章 ,我们平常都将这一章经文分离出来使用了。这章圣经的本意是 :在神的爱里运用我们的恩赐。多做、少讲、不批评,辅佐牧师

、长老与执事。这是最重要的一点,有了这一点,再大的恩赐都 不会带来负面的果效,只会有正面的。

- (6)求造就教会(林前14.4, 1):悟性的恩赐为优。悟性的恩赐和神的话语特别有关,这种恩赐其实就是发扬圣经。非悟性的恩赐如方言、翻方言、赶鬼、异象、解梦、信心、医病、异能、甚至预知(十分个人且罕有)等,往往会吸引神的儿女,反而使教会走偏道路。神的法则乃是以传道 造就、安慰、劝勉 为主(徒6.4, 林前14.4)。后现代是图象(戏剧)、旋律(当代音乐)时代,不喜欢文字(基督教书籍)、言语(释经讲道)。喜欢直觉、感性,多于思想、理性。新约所强调的悟性的恩赐,受到空前的挑战,神的法则错了吗?不。神的道永远是教会生活的中心。
- (7)如火再挑旺(提后1.6-7): 主耶稣说, 「离了我, 你们就不能做什么」(约15.5c)「我们为这事[主的复活]作见证…圣灵也为这事作见证。」(徒5.32) 圣灵才能叫人活(林后3.6b)。不但恩赐被挑旺, 我们这个人也变为刚强、仁爱、谨守了。「凡有的再加给他」(太25.29), 说明了恩赐会增强, 更有能力有效。

# 我们是小基督

使徒行传11.26c说, 「门徒称为基督徒(Χριστιανούς)是从安提阿起首。」基督徒就是小基督(参徒26.28, 彼前4.16)!一群人跟基督、像基督, 不只是他们的灵命像主, 而且恩赐与事奉也像主。主是先知、祭司、君王, 我们的恩赐也是一样, 使徒行传特别记载这方面的事迹, 参恩赐表。新约诸恩赐指向服事人群(people ministry)。所以基督徒无论担任什么职份, 都应有份于团契事工, 在第一线服事人群。主是Ph.D.: P (先知:讲道)、H (祭司:医病)、D (君王:赶鬼)。

多样的恩赐就像新耶路撒冷的十二种宝石一样,个个光彩不同,但在建造圣城的事上,一样也不能少,为的是要建造教会,

#### 第十七篇 展现恩赐多样(4.7-10)

叫神的荣耀从教会照射出去,能充满整个万有。请问,你的恩赐 是什么呢?是什么色彩?

> 2005/7/1-4 (周五~一), 大华府台福教会退修会 祷告

将你最好的献与主(Give of Your Best to the Master. H303)

Give of Your Best to te Master. Howard B. Grose, 1902 BARNARD 8.7.8.7.D. Ref. Charlotte A. Banard, 1864

附篇:「恩赐」一字研究

译为「恩赐」一字的原文有五个、共18处:

(1) χάρισμα (5486x26), 有12次指灵恩(罗12.6, 林前1.7, 7.7, 12.4,

- 9, 28, 30, 31, 提前4.14, 提后1.6, 彼前4.10)。7
- (2) δωρεά (1431x11), 以弗所书4.7, 希伯来书6.4两处指灵恩。<sup>8</sup>
- (3) δῶμα (1390x4),以弗所书4.8指灵恩。<sup>9</sup>
- (4) πνευματικῶς (4152x 26), 在哥林多前书12.1, 14.1指属灵的<u>恩</u>赐。<sup>10</sup>
- (5) πνεῦμα (4151x385), 哥林多前书14.12一处, 属灵的<u>恩赐</u>。这一节的下半应译作:「就当在建造教会上, 求其满溢。」这18处里有12处是用χάρισμα这一个字, 所以用这一个字眼指灵恩是十分恰当的, 每一个基督徒都应该有属灵的恩赐。加上4.7指着恩赐的恩典(χάρις), 则有六个原文字19处了。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> G5486 χάρισμα charisma. from 5483; TDNT - 9:402,1298; n n AV - gift 15, free gift 2; 17. (1) a favour with which one receives without any merit of his own (2) the gift of divine grace (3) the gift of faith, knowledge, holiness, virtue (4) the economy of divine grace, by which the pardon of sin and eternal salvation is appointed to sinners in consideration of the merits of Christ laid hold of by faith (5) grace or gifts denoting extraordinary powers, distinguishing certain Christians and enabling them to serve the church of Christ, the reception of which is due to the power of divine grace operating on their souls by the Holy Spirit.

 $<sup>^8</sup>$  G1431 δωρεά dorea. from 1435; TDNT - 2:166,166; n f AV - gift 11; 11 (1) a gift.

 $<sup>^9</sup>$  G1390 δώμα doma. from the base of 1325;; n n AV - gift 4; 4. (1) a gift.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> G4152 πνευματικῶς pneumatikos. from 4151; TDNT - 6:332,876; adj AV - spiritual 26; 26. (1) relating to the human spirit, or rational soul, as part of the man which is akin to God and serves as his instrument or organ 1a) that which possesses the nature of the rational soul (2) belonging to a spirit, or a being higher than man but inferior to God (3) belonging to the Divine Spirit 3a) of God the Holy Spirit 3b) one who is filled with and governed by the Spirit of God (4) pertaining to the wind or breath; windy, exposed to the wind, blowing.

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌第十八篇 别埋没你的恩赐(4.7-10)

经文: 以弗所书4.7-10

4.7然而,恩典赐予我们各人,都是照基督所量给各人的恩赐。4.8所以经上说:祂升上高天的时候,掳掠了仇敌,将各样的恩赐赏给人。4.9(既说升上,岂不是先降在地下吗?4.10那降下的,就是远升诸天之上要充满万有的。)

诗歌: 使我成祝福 Make Me A Blessing (H634)

# 多样对照合一

以弗所书4.7的应译作:「然而,恩典赐予我们各人(єἷς)…」这个「然而」说明其上下文之间形成一种对比。以弗所书4.1-6强调的乃是教会-基督的身体-所呈现的合一(unity),然而从4.7起,经文要强调的教会身体里的肢体-各人(єἷς)-的恩赐上,所呈现的多样(diversity)。两者之间不但没有冲突,而且是相辅相成的。以弗所书4.7讲到基督爱教会,祂将多样化的恩赐分赐给教会身体中的每一位肢体;接着,以弗所书4.8引用了诗篇的话,进一步地诠释乃是基督的升天了,带来了恩赐的分赐。以弗所书4.9-10再进一步诠释基督救赎终极的目的,是为了充满整个万有(参1.23, 3.19)。使徒用这些话来突显恩赐的重要性。

# 灵恩像灰姑娘

韦格纳教授(C. Peter Wagner, 1930~2016)给恩赐下了这样的定义:「圣灵按着神的恩典,赐给基督的身体内的每一个肢体一种特殊的秉赋,在教会身体的环境下使用的。」「恩赐是教会界的灰姑娘,在建造教会的身体上,它十分重要,可是我们却往往忽略了它。我们都太注重基督的死而复活所完成的救赎,而少注重祂的升天所带来的属灵恩赐的分赐。主为你死而复活了,你得到救恩没有?当然得到了,否则你不会得到永生、并进入教会。但是主为你升天了,你得到事奉神的恩赐了吗?每一个人都有。以弗所书4.7特别说是量给「各人」的恩赐,人人都有。所以,宗教改革的理想-圣徒皆祭司-不是梦,是实在的事。

以弗所书4.8说, 「祂升上高天的时候, 掳掠了仇敌, 将各样的恩赐赏给人。」这是一凯歌, 当你用恩赐服事主时, 就是在唱凯歌, 见证主的升天得荣。

恩典(χάρις)是指着服事神的恩赐说的。和合本新约译为事奉之「恩赐」的字有五个,出处共有18处。再连此处恩典这个字就有六个,出处有19处。分赐恩赐给各人的主权,是握在基督的手里;而哥林多前书12.11则说:「这一切都是这同一位圣灵所运行的,按照祂自己的意思,分赐给各人的。」分赐固然是出于基督的主权,可是其执行者却是圣灵。

# 新约看重灵恩

新约论及恩赐的经文主要有四处:(1)罗12章:奉献(12.1-2)→恩赐(12.3-8)→事奉(12.9-21)。恩赐是关键,没有恩赐,事奉就等于空谈。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "a special attribute given by HS to every member of the Body of Christ, according to God's grace, for use within the context of the Body." C. Peter Wagner, *Your Spiritual Gifts Can Help your Church Grow*. Rev. (Regal Books, 1994.) 34.

#### 第十八篇 别埋没你的恩赐(4.7-10)

- (2)以弗所书4.1-16:持守圣灵在教会的纯一(4.1-6)→恩赐(4.7-11)→身体的建造(4.12-16)。恩赐又居关键的地位,不落实恩赐就等于空谈教会身体的建造。
- (3)哥林多前书12章: 肢体相顾(12.22-26)→恩赐配搭(12.8-10, 28-30)→身体的生活(12.12-21, 27)。论灵恩最细腻的一章。如何落实基督身体的生活呢?(12.13)在于恩赐的运用与配搭。
- (4)彼前4.10-11:彼此互相服事(4.9)→作神百般恩赐的好管家(4.10-11b)→神得到荣耀(4.11c)。天生我材必有用,问题是:我有没有好好地寻求神给我的恩赐,以及我寻求到了,有没有作神恩赐的好管家。如何真是如此,那么神在教会生活里,必要因我用恩赐而得荣耀。

# 属灵恩赐实行

使徒行传11.26c说, 「门徒称为基督徒(Хριστιανούς)是从安提阿起首。」基督徒就是小基督(参徒26.28, 彼前4.16)!一群人跟基督、像基督, 不只是他们的灵命像主, 而且恩赐与事奉也像主。主是先知、祭司、君王, 我们的恩赐也是一样, 使徒行传特别记载这方面的事迹, 参恩赐表。新约诸恩赐指向服事人群(people ministry)。所以基督徒无论担任什么职份, 都应有份于各样服事的事工, 服事人群。主是Ph.D.: P (先知:讲道)、H (祭司:医病)、D (君王:赶鬼)。

以下我就罗马书12.6-8所列的七种恩赐为主,来看我们是否有这些恩赐,来服事神。

先知性的:教导(造就)

使徒保罗曾格外勉励每一位基督徒都要追求「作先知讲道」 的恩赐:「<sup>14.1</sup>你们要追求爱,也要切慕属灵的恩赐,其中更要羡 慕的,是作先知讲道。[说预言]...<sup>14.3</sup>但作先知讲道的是对人说 ,要造就、安慰、劝勉人。」(林前14.1,3) 这类先知性的恩赐在

教会生活中也是最重要的恩赐。「作先知讲道」的原文直译为 「说预言」,和合本把它译为「作先知讲道」是对的,以免除误 会。<sup>2</sup> 罗马书12章这里的所说的「教导、劝化、劝勉」,大致是 和哥林多前书13章的「造就、安慰、劝勉」,是对应的。

圣经里有许多的大人物,也有许多重要的小人物。百基拉和亚居拉夫妇明显是有教导恩赐的基督徒,他们曾被保罗打发先去以弗所(徒18.19)。当时有一位在众教会巡回的讲员叫亚波罗,曾到以弗所讲道,百基拉和亚居拉「听见,就接他来,将神的道给他讲解更加详细。」(18.26) 我们教会里有许多有教导恩赐的弟兄姊妹,把各级主日学建立起来。美国是一个怎样的国家呢?你能想象吗?每一个主日,全美国的教会有多少的主日学老师在殷勤地教导神的百姓,借着读圣经认识真神。

教会最近来了一个才过三岁的小男孩,十分可爱,也很淘气。上周四,我问他的母亲,「妳最近在家里怎样教导孩子呢?」她的母亲就叫儿子背诵箴1.7,「敬畏耶和华是知识的开端。」这个孩子才三岁,我们没有办法估计这样继续下去的教导,会在他的一生产生怎样的影响力。

先知性的: 劝化(安慰)

这个字(παρακαλέω)的意思是安慰。劝勉和安慰相似。5/30主日那天,我上主日学,老师正好教到腓立比书4.6-7的话,

应当一无挂虑,只要凡事借着祷告、祈求和感谢,将你们所要的告诉神。神所赐出人意外的平安,必在基督耶稣里,保

 $<sup>^2</sup>$  προφητεύω在新约出现了28次,而保罗使用了10次,都是在林前。它有三种意思:(1)宣扬神所默示的启示,新约的使用几乎属这一种,林前全属这种;(2)揭露(见太26.68// 可14.65// 路22.64);(3)预知未来(见约11.51,彼前1.10,犹14)。

守你们的心怀意念。

当天下午回到家以后,就听到王妈妈情况很紧急,我们就赶到Robert Wood Johnson (NJ)医院的急诊室。当我和王家的人,还有罗长老一同祷告时,腓立比书4.6-7的话就浮上来了。我就默想,心里立觉得得有平安,是从主的应许来的平安。我就用这一句神的应许来祷告。之后,我也把这一句经文送给王家。在十万紧急时,神的应许带来何等的安慰和力量,叫我们的心平静下来,等候祂的救恩。

真正的安慰者是保惠师, 祂是那一位站在急难者身旁的神, 基督或是圣灵, 我们的角色是用神的话话和应许来安慰人。

先知性的:预言(劝勉)

罗马书在所说的预言比较偏向「劝勉」。教会里最需要的就是「互相劝戒」(参西3.16),这是人人靠着圣经的智慧都可以做的。在约1992年,美国有一间华人教会出了很大的乱子,该宗派不是没有牧师,而是没有一位牧师敢去事奉。全教会吵成一团,结成两派,互相争辩。这时却有一位外来的牧师从主那里得了负担,愿意去牧养那个教会。他不断地劝勉会众,教会终于平静下来,彼此接纳,他劝勉会友,「你们都是主所赎买回来的人,有什么事大过这个事实呢?有什么坎儿是主的恩典不够使你们越过去的呢?」当时的传道人多在看有谁能够牧养那个教会;按一般传道人的经验,那个教会几乎可以停掉了。但是靠着主的恩典,他们又活过来了。你们知道这位牧师是谁吗?陈永建(1948~2020)牧师,美门教会的第一位牧师,我们引以为荣。

在麦纳理牧师(Pastor Al McNally, 1931~2013)全时间服事主五十周年的感恩礼拜上(2002),他只讲一句话,是他半世纪事奉神的经验,用来劝勉我们,就是:「永不、永不……放弃。」

什么叫做彼此相爱?主在约翰福音13.14说,那就是「彼此洗

脚」,用你的属灵的新鲜,把对方脚上的尘埃洗掉,叫他回到主面前。

在天主教里有一个十分好的做法,就是「告解」。告解就是 认罪,去认的人和听的人(神甫)可以是互相不认识,对告解的人 有一个心理上的安全感,可以好好认罪;神甫也可以好好地劝勉 他跟随主。有一回,有一个人从网路上找到我们的教会,要我帮 助她的父母。他们在那里呢?在外州!为什么不找附近的教会呢 ?因为他们不合适。我听她的情词迫切,就勉为其难接受了。

于是我打长途电话给那位比我还年长的弟兄,他很爱主,太太也是。但是空巢后,俩人却吵到要离婚!(没有第三者!)可是神的儿女会听劝的。他俩都最爱孙辈。我抓住这一点就问这位弟兄,「下回你去看孙子孙女,他们问你祖母呢?你要如何回答他们呢?」他沉默了很久。我看到他心软了,愿意回头了。他问我怎么办?很简单,赶快去把气走的妻子请回来啊。

半年后,有一天我清桌面,又看到那个电话,我就拨电话过去问问。感谢神,神也作了一些工,危机解除了。他要请我吃饭,我说太远了!那个案子清掉了,我们从未见过面,也彼此不认识,但是我有个机会劝勉他跟随主,好好爱妻子,护卫家庭,我真的十分高兴。

记念使徒雅各的话,「我的弟兄们,你们中间若有失迷真道的,有人使他回转,这人该知道叫一个罪人从迷路上转回,便是救一个灵魂不死,并且遮盖许多的罪。」(雅5.19-20)保罗也说,「弟兄们,要警戒不守规矩的人、勉励灰心的人、扶助软弱的人、也要向众人忍耐。」(帖前5.14)

# 祭司性的:怜悯

在使徒行传9.36-43那里,有一个最好的榜样:多加,「她广行善事,多施赒济。」患病死了,但是受过她恩惠的众寡妇却舍

#### 第十八篇 别埋没你的恩赐(4.7-10)

不得她走, 方切地祷告。当时听说大使徒彼得就在附近不远, 约帕教会就把彼得请来, 为死了的多加祷告!当彼得到了, 那些寡妇就把多加为她们所做的「里衣外衣给他看」。主借着彼得的祷告, 把多加复活了。

多加真是一个真正爱弟兄姊妹的人,死了,大家都不让她走,主也认为让她复活更好!怜悯就是爱人「常以为亏欠」(罗13.8),「爱弟兄没有虚假,就当从心里彼此切实(fervently)相爱。」(彼前1.22)怜悯是感同身受。

# 祭司性的:施舍(给予)

主说,「施比受更为有福。」(徒20.35b) 保罗说,我们的给予在神面前是「极美的香气,为神所收纳、所喜悦的祭物。」(腓4.18) 给予是给予神,箴言19.17,「怜悯贫穷的,就是借给耶和华;他的善行耶和华必偿还。」

有一回家庭聚会时,有一个姊妹拿出在他们最艰难时,教会的弟兄姊妹给他们的帮补支票的影本。面额正好是他们家失业前一个月的收入。当时他们拿到这张支票时,心中震撼,这是神的爱、神家的爱。你们想,一个受过这种恩惠的人,学会了什么?「施比受更为有福。」不能给予的人是最贫穷的人,能给予就是在神面前的富裕。

给予不容易,但知道怎么给予更不容易。你的爱心天线要灵敏,知道需要在那里。抓住机会去给予。

# 祭司性的:信心

这个恩赐是记录在哥林多前书12.13的,其实在我们所有的服事中,都要有信心。这个信心不是叫我们得救的信心,而是相信神能行大事的信心。使徒行传12章记载初代教会一次很重要、很有趣的祷告会。彼得被捉拿要逾越节后问斩,教会迫切祷告,祷告什么?可惜全祷告会中只有一人有信心,即使女罗大,其他的

人没有信心,但有热心。那么请问神听了谁的祷告呢?

1807年,马礼逊教士如果没有这种信心的话,他来中国也没有用。但是他有这样的信心,所以当载他来华的船长挑战他不能救古老的中国脱离偶像时,他胆敢斩钉截铁地说,「我不能,神能。|

我的学长赵天恩博士在1960年初时,就着手做中国宣道事工。那时谁相信中国会开放?我在1971年六月得救时,正是中国文革最炽烈的时候,谁会相信中国的教会还存在?中国的教会还有明天?但是赵博士戮力地在经营中国福音会。有一回我在飞机上遇见他(约是1993年),他兴高采烈地告诉我,中国一定要开放,他准备在中国开三家神学院。三家?是的,因为中国太大了。多少学生呢?每家三千!诸位,三月底远志明牧师来时,跟我谈到神学院和培训计划,他的计划规模也是差不多。

中国的变化都是翻天覆地的,而且晴时多云偶阵雨。但是最后一定是一江春水向东流,神的旨意必要实现。

# 君王性的:执事(服事)

我们如果比较执事和长老的资格的话,你会发现他们彼此之间十分类似。换言之,这两者在神的家中都属君王性的恩赐。用通俗的话来说,长执是教会的领导团队。可是圣经从不这样讲。他们是仆人,耶稣说,

10.43你们中间谁愿为大,就必作你们的用人;10.44在你们中间,谁愿为首,就必作众人的仆人。10.45因为人子来,并不是要受人的服事,乃是要服事人,并且要舍命,作多人的赎价。(可10.43-45)

教会里的服事如果不是「因爱心所受的劳苦」(帖前1.3), 就一点没有价值;权柄完全是由爱心和神的话建立起来的。

#### 第十八篇 别埋没你的恩赐(4.7-10)

君王性的:治理(管理)

一个有管理恩赐的弟兄,在主的道上一定要下工夫。因为最重要的事是:(1)「固守真道的奥秘」(提前3.9b);(2)「坚守所教真实的道理,就能将纯正的教训劝化人,又能把争辩的人驳倒了」(多1.9);(3)「善于教导。」(提前3.2)

# 进到美好地步

好好运用恩赐,就会「得到美好的地步。」(提前13.13) 主在马太福音25章讲到恩赐。每一个人都有,只是多寡的问题。如果教会里的一千两恩赐的人都拿出来使用,那么教会就会丰富得不得了。可是偏偏就是大多数恩赐越少的人,越会把恩赐埋到地里,什么也不做,将来的审判是很严肃的。埋到地里不是不用,而是埋到世界里使用,在神家不用。

可是建造教会,你的恩赐绝不可少:「全身都靠祂联络得合式,百节各按各职,照着各体的功用,彼此相助,便叫身体渐渐增长,在爱中建立自己。」(弗4.16)我希望你今忠心使用你的恩赐,到了那一天,你会听主对你说,「好,你这又良善又忠心的仆人!你在不多的事上有忠心,我要把许多事派你管理,可以进来享受你主人的快乐。|(太25.21,23)

2005/7/1-4 (周五~一), 大华府台福教会退修会 祷告

使我成祝福(Make Me A Blessing. H634)

「在人生纷歧曲折途径中 多人正疲倦困顿 黑暗笼罩快将真光照明 使忧伤者得欢欣 \*使我成祝福 使我成祝福 愿主荣光从我四射 使我成祝福 这是我祷告 愿有人今日从我得祝福 <sup>2</sup>将主赦罪大能并祂大爱 尽速向人广传扬

这些在你身若时刻真实 别人即将归救主 <sup>3</sup> 我给因主曾白白赐给我 我爱因主曾爱我 愿我真成为无助者之助 使我完成祂托付

Make Me A Blessing. Ira B. Wilson, 1909 SCHULER 10.7.10.7.Ref. George Schuler, 1924

附录: 恩赐分类表

| 分类                     | 林前12-                        | 14 | 罗12.6-8 | 使徒行传实例             |
|------------------------|------------------------------|----|---------|--------------------|
| 先知性的恩<br>赐 - 认识的<br>能力 | 智慧的言语 -                      |    |         | 6.10, 23.6         |
|                        | 针对人的需要                       |    |         |                    |
|                        | 知识的言语 -                      |    |         | 4.19               |
|                        | 认识神的原则                       |    |         |                    |
|                        | 辨别诸灵 -                       |    |         | 8.20, 16.18, 太     |
|                        | 拆穿撒但的诡计                      |    |         | 16.23              |
|                        | [见异象*]-                      |    |         | 9.10, 10.10, 16.9, |
|                        | 预见神的安排                       |    |         | 22.17-21, 23.11,   |
|                        |                              |    |         | 27.23-26           |
|                        | 方言*                          |    |         | 2.4                |
|                        | 翻方言*                         |    |         |                    |
|                        | 先知-讲道<br>= 预言<br>(forthtell) | 造就 | 教导      | 2.38, 18,26, 28.31 |
|                        |                              | 劝勉 | 预言      | 2.14, 8.5, 21.8,   |
|                        |                              |    |         | 13.15-16           |
|                        |                              | 安慰 | 劝化      | 4.36, 9.27, 11.22, |
|                        |                              |    |         | 15.39              |
|                        | 先知 - 预知*                     |    |         | 9.15, 11.28, 21.10 |
|                        | (foretell)                   |    |         |                    |

第十八篇 别埋没你的恩赐(4.7-10)

| 祭司性恩赐 - 爱顾能力 |       | 怜悯   | 3.4                                                      |
|--------------|-------|------|----------------------------------------------------------|
|              |       | 施舍   | 9.36                                                     |
|              | 帮助人   | 帮补   | 罗12.13a                                                  |
|              |       | 接待   | 罗12.13b                                                  |
| 祭司性恩赐 - 执行能力 | 信心*   |      | 12.13                                                    |
|              | 医病*   |      | 3.6-8, 5.15-16,<br>14.10, 19.12, 20.9-<br>12, 28.8-9     |
|              | 异能*   |      | 5.12, 6.8, 8.6, 12.7-<br>10, 23, 15.20,<br>19.11, 28.3-6 |
| 君王性恩赐 - 管治能力 | 治理事   | 执事 - | 6.5                                                      |
|              |       | 对事   |                                                          |
|              |       | 治理 - | 15.2, 14.23,                                             |
|              |       | 对人   |                                                          |
|              | [赶鬼*] | _    | 8.7, 16.18, 19.12                                        |
|              |       | 对鬼   |                                                          |

<sup>\*</sup>表示非比寻常的恩赐

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第十九篇 建立基督身体的丰满(4.11-13)

经文: 以弗所书4.11-13

4.11他所赐的有使徒、有先知、有传福音的、有牧师~教师, 4.12为要成全圣徒,各尽其职,建立基督的身体,4.13直等到

我们众人在真道上同归于一,认识神的儿子,得以长大成人

, 满有基督长成的身量。

诗歌: 你是我异象(Be Thou My Vision.)

# 经文分析

保罗的思路极其细密精深,微言中有大义。从4.11~16是一气 呵成的长句。好像基路伯轮中套轮。经过分析以后。我们可以看 见神给他的启示是十分清晰的。4.11~13是主要的句子,而14~16 则是由ίνα (hinva)所引出的子句,用来说明主要句子的目的。所以 , 4.11~13是保罗说出建立教会宏远的异象, 而4.14~16则是论到 达到终极目标的实际作法。

在这一大句(4.11~16)经文里,保罗善用介词片语,不过他意 思仍是很清楚的。4.13有一个重要的连接词「直等到 $|(\mu \acute{\epsilon} \chi \rho \iota, me$ chri),以下接了三个介词片语,都是用来说明神建立教会的终极 目标。4.12也用了三个介词片语,这是神今日建造教会的实际目 标。在4.14~16的子句里,使徒明显是在说教会在今日建造中的挣

扎与成长,不过到了末了,又用了εἰς (eis)引出了终极目标,回到了保罗所说的异象。

我们这一堂讲4.11-13教会建造的异象,即建立身体的丰满,下一堂讲4.14~16教会生活的实行,即连结元首的大爱。

# 永世异象

如果我们用沈牧师的释经来说的话,以弗所书4.11~13是将来的永世,4.14~16则是现在的永世;而且是前者决定了后者。所以,4.13是真正的异象,是神在时间的洪流里所有工作的最高指导原则。有一次有一艘轮船的淡水快用完了,船长看见有另一艘船在附近经过,他就打了一个信号给对方,说淡水快告罄了,请送他们一些淡水救急。对方竟然回答说,将水桶放入海中,就是淡水!原来他们正在亚玛逊河的出海口。当主耶稣降生时,永世就进入到人世间。耶稣出来传道的第一句话就是:「天国近了,你们要转入(μετανοεῖτε, metanoeite)。」(太3.2) 我们已经进入了永世或说新世代了。「哦基督你是泉源,源深甘爱充满;既浅尝此泉于地,定必畅饮于天。」我们都是永世的光中来服事,这样,我们才能将神的永旨实践在今日教会的建造之中。如果说4.13是永世的源头的话,4.11-12就是它的中游,而4.14-16则是下游。

究竟神心坎中的永旨是什么呢?这是以弗所书的中心信息。 在我一信主以后,就学了两个词汇:宇宙性的教会与地方性的教 会。后来在系统神学里学到另两个词汇:奥秘的教会与战斗的教 会。以弗所书里的教会一词指的是前者,即宇宙性的教会或是奥 秘的教会。究竟教会是什么呢?

新约首次出现教会这个词是在马太福音16.18, 那是主对彼得 所说启示的话:...我要把我的教会建造在这盘石上, 阴间的权柄 不能胜过她。盘石就是基督。不过, 主在这里所强调的是教会的 功能, 她的权柄。关于教会的本质, 着墨不多。

#### 第十九篇 建立基督身体的丰满(4.11-13)

保罗在服事神(A.D. 35~60)25年以后,在这卷书信里得着了神的启示,1.23说:教会是祂[基督]的身体,是那在万有中充满万有者所充满的。这是新约给教会所下最清楚的定义。教会是基督的身体,她与基督根本就是一体、不能分开的。「所充满的」(πλήρωμα, pleroma)是名词,可以译成丰满,但是它是一种动态、被动的丰满,她的丰满来自基督,她是基督里头一切丰盛的接受者而已。在永世里,是否这个丰满就停顿了到了饱和呢?不。我不敢说教会成为了一个无限量的丰满者,但是我敢说教会的承受神的丰满是不停止的,因为基督的丰富是测不透的,没有限量的。所以,保罗用了基督的身体这一个词来定义教会。这是教会的本质,她是基督的一部份,保罗说,这是极大的奥秘(5.32)。

- 2.15继续启示我们,教会乃是一位新人!前面说教会是主的身体,是与基督同一生命的共同体。基督既然是她的元首,那么说教会根本就是一位新人是很合理的。我们怎么认人的?当然是认头。当保罗没有悔改之前,在逼迫基督徒。主向他显现了。他问主你是谁。主怎样回答呢?主说,我就是你所逼迫的耶稣,徒9.5。保罗与主遭遇的头一遭,他就知道了主和教会的关系太亲密了。我们可以模仿尼西亚信经的话来说教会是什么:教会乃是从基督出来的基督!5.32给教会另一个譬喻,基督的妻子或说新娘(参启19.7, 21.9)。这个譬喻和身体者也是类似的,强调二人要成为一体,不是两个人,乃是一个合为一体的人,而且其间的联结是爱。以弗所书还将新人的譬喻引伸到教会是一位强者一战士(6.10-17)。
- 2.19-22的这一段里譬喻教会乃是圣殿,而基督就是这一座圣殿的房角石。这一座圣殿是动态有生命的,会不断成长的!还有一个是比较隐藏的譬喻,新城。如果我们领会得对的话,3.18所说的基督的阔长高深,正是启示录21.16的新耶路撒冷,各有12,000 stadia的度量。永世的新城是没有圣殿的,因为主自己就是

圣殿(启21.22)。

圣经一共有1,189章。罪从创世记第三章侵入,到了启示录20章才完全除净。我们比较一下创世记1-2章与启示录21-22章有什么不同?其不同惟在于在创二章里,素材都有了,但是到了末了,神的城才建造起来,神终于得着了一个器皿,就是教会,可以将祂的荣耀先充满在其中,再将祂的荣耀照射-折射(根基、街道、城墙)或反射(珍珠门)-到整个新造的宇宙之中,这是以弗所书1.23的完全体现。

什么是教会?恩赐吸引人或人数兴旺常会成为我们的指标。可是1.23说教会乃一个生命体,基督的一部份,她必须是连于元首基督的,4.15。主仆林三纲弟兄在1980年中国再度开放时,就回去看他原来在上海时代的教会(聚会所)。以往一些爱主的人跌倒了不少,而另一些默默无闻的小弟兄姊妹,反而为主站稳了,成为教会最黑暗时期、舍生忘死的服事者。该教会在受逼迫时所表现出来失败的光景,反而不如他们以往所瞧不起的教会,而且后者在苦难中常不分教派伸出援手帮助他们教会的人。这些叫他的心大受震撼。他以往的领会是否错了?是的,大大地错了。我们若明白了教会的定义,就会因每个圣徒里头的基督而珍惜他。

# 终极目标

4.13用了三个εἰς (eis)的片语,论及了终极目标,那是启示录 21章的画面。那一位新人现在长大成熟了,惟独这样,才能展现 出教会元首的丰采。

头一个片语说明这一个成熟与丰满的指标,是「真道的纯一」为测量的标准,这也是教会在信仰上达到了「在真道、认识神的儿子上的纯一」。为什么这个指标这么重要呢?其实教义的纯一与生命的成熟是习习相关的,因为最珍贵的东西才最会有膺品。如此说来,岂可不为成熟定义得清清楚楚呢?神的道是惟一

# 第十九篇 建立基督身体的丰满(4.11-13)

的准绳,不是人主观的经验。

爱德华滋在1746年出版了他的名著论宗教情操。他认定了真实的宗教在于情操的表达,然而宗教情操有真伪之辨,他各举出了12样标记作为对比:

| □强烈的情感    | □源于内心的情感  |
|-----------|-----------|
| □有身体激烈现象  | □被神自己吸引   |
| □热爱谈论信仰之事 | □以神圣之美为基础 |
| □外来的情感    | □源于属灵的认识  |
| □有经文伴随的情感 | □产生救恩确据   |
| □充满爱的情感   | □谦卑的果子    |
| □渴望,热情等情感 | □本性的改变    |
| □带来安慰与喜乐  | □有肖乎基督的美德 |
| □显于宗教的虔诚  | □心的柔软     |
| □开口赞美     | □和谐与平衡    |
| □有主观的救恩确据 | □对神圣洁更大渴慕 |
| □有动人的见证   | □有行为果子的标记 |

左边的这一栏不正是今日教会所追求的吗?但是那些都是不可靠的(counterfeit)标记,原文的意思是假冒的,太重了,其实乃不可靠之意。因此,我们看明了,惟有准确纯正的信仰才能带来真实的圣洁、成熟与丰满。

成熟当然指生命成熟的意思,启示录19.7-8用新娘的预备好了,穿上光明洁白的细麻衣,来表示她的成熟。这个成熟是成圣,以弗所书5.26-27也讲到了这个成熟,消极地来说,乃是除去了教会因着罪而有的「玷污皱纹等类的病」,那些都是瑕疵;积极地来说,教会洗净了,有份于神完全的圣洁,可以彰显神的荣美了。神终于得着了一个器皿,使祂的丰盛可以自由地、没有遮拦地、透亮地,从教会充满出去到整个宇宙。诗歌「哦主耶稣当你

在地 | (H257) 唱道:

求你用灵从我的灵 如同洪水漫溢全人 到处荣耀到处光明 到处是你到处是神

这是新耶路撒冷:到处荣耀、到处光明、到处是你、到处是神。

# 神的恩赐

4.11-12讲到神今日如何工作,好到了那日达到祂的终极目标。4.12是神在今日工作的实际目标,有三个介词片语。那么神又如何来做成祂在今日的工作,达成实际的目标呢?乃是借着祂在4.11所赐下的恩赐。不错,在4.7讲过基督升天时,将恩赐赏给各人,即每个圣徒。但是在4.11所讲的却是四种传道人为恩赐,而且特别强调是祂是那位赐下恩赐给教会的。不错,在建造教会的身体的事上,每一个神的儿女都要有恩赐,而且要参与建造。可是4.11-12所牵涉到的恩赐却和教会的蓝图有关,是那四/五种特别的恩赐。那四/五种呢?使徒、「先知、<sup>2</sup>传福音的、牧师/教

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 何谓使徒?教会界多有争议。资格:见过复活的主而为祂的见证人,徒1.22 , 林前9.1, 15.7-9;以及蒙主亲自所差派者,太10.1-7, 徒1.8, 24-26, 9.6, 15-16, 22.10, 14-15, 26.16-17等处。启21.14的12位使徒的数字是灵意,不只12位。保罗是最末了的一位,林前15.8。巴拿巴也是,徒14.14。长老雅各也是,他见过复活的主,林前15.7-9;写过一封新约书信,并蒙主差派在犹太人中服事祂,是初代教会的柱石,加2.9,徒15.13-21。这样数来少有有15位了。加尔文以为使徒的职份是在全世界传扬福音的教义,建立众教会,并建造基督的国度。见John Calvin, *Calvin's Commentaries: The Epistles of Paul the Apostle to the Galatians*, *Ephesians*, *Phillipians and Colossians*. Rev. ed. 1556. (ET: Eerdmans, 1965.) 11:179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 何谓先知是最具争议的话题。我们应从新约圣经封闭后来讨论这个议题,才算实际,毕竟我们今日不是使徒时代。其动词propheteuo出现共30次-其名词先知其人prophetes出现则有149次,另一名词预言propheteia则有19次-BDAG字典的定义有三类:1. to proclaim an inspired revelation, *prophesy*; 2. to tell about something that is hidden from view, *tell*, *reveal*; 3. to foretell something that lies in

师(参林前12.28)。

使徒是建立教会根基者,而先知是传递新约启示者(参林前 3.6, 10-11)。当新约启示封闭时,使徒与先知就止息了(林前 13.8b)。但是这并不说是他们的功能也跟着止息了。<sup>3</sup>

传福音者是使徒权柄的延伸,代表使徒、也同时执行他的权柄,好将教会建立起来(提后4.5, 1.6, 13-14, 4.1-6, 参提前1.1, 18, 3.14-15)。使徒的时代虽然过去了,可是代代有传福音者被主兴起,继续为主开疆拓土,建立教会,就彷佛使徒还在的时候那个样子。很有趣的,约60几年前,Fort Wayne, Indiana的一家很兴旺的教会面试青少年牧师。那家教会当时有三千人,教堂可容一千人;十年前这家教会已经减少到300人左右。当时有一位才毕业的传道人没有被录取。你们猜猜看是谁呢?葛理翰(Billy Graham)!假如他被录用,可能那家教会的光景会大不一样,因为有一位传道人大有传福音的恩赐。

先知是新约启示的传扬者,新约的启示虽然止息了,但是先知话语仍然借着教师的诠释,继续发挥它的功能。牧师与教师是串在一起的,只有一个定冠词。但这并非代表说,两者是同一个人。牧师不一定有教师的恩赐(参提前3.3 善于教导,多1.9),但是教师必定有牧师的恩赐,因为他可以说是善于教导的长老/监督/牧师(提前5.17 提及两种取向的长老)。为什么此处刻意地将牧师与教师串在一起,其用意是在教导新约启示的功能。沈保罗牧师说,和合本翻得真好:牧师,乃牧养者加上教师也,合两种功能于一词。

the future, *foretell*, *prophesy*. 保罗书信使用动词惟出现在林前11-14章的十次,皆属第一类;而同段里两个名词则各有五次。最清楚的论述是在林前2.6-16,不是预知,不是显露,乃是作先知讲道之意,传讲神的启示。参Calvin, 11:179. <sup>3</sup> Calvin, 11:180.

4.11究竟是什么意思呢?我们看2.20-22就明白了。

<sup>2.19</sup>这样,你们不再作外人和客旅,是与圣徒同国,是神家里的人了;<sup>2.20</sup>并且被建造在使徒和先知的根基上,有基督耶稣自己为房角石,<sup>2.21</sup>各房靠祂联络得合式,渐渐成为主的圣殿。<sup>2.22</sup>你们也靠祂同被建造,成为神借着圣灵居住的所在。

基督之所赐下这四/五种人,只有一个原因,因为他们是神的话语的诠释者与传扬者。保罗在哥林多前书3.11说,「那已经立好的根基就是耶稣基督,此外没有人能立别的根基。」怎么在以弗所书2.20又说教会的根基是使徒与先知呢?这里所说的使徒与先知不是指着其人,而是指着他们所传讲的启示。保罗说,「我…不知道别的,只知道耶稣基督并祂钉十字架」(林前2.2),就是这个意思。我们今天可以这样说,使徒与先知所代表的,就正是新约的启示,这也是五百年前改教家们蒙神引领发动宗教改革的最高指导原则:惟独圣经。根基就是教会建造的权威的意思。主已经复活升天了,主亲自设立了使徒,来诠释十字架的意义,他们所得的启示是教会建造的惟独根基。从这个意义领会以弗所书2.20,使徒与先知仍然在我们中间!因为新约圣经是活的,「精意叫人活」(林后3.6)。今日延续使徒与先知之功能的乃是牧师/教师的工作。

## 山上样式

新约圣经没有一处比以弗所书4.11更看重牧师在教会中所扮演的角色了。每一个牧师就好像摩西一样,在神话语的跟前领受神的蓝图与信息,好建造神的教会。因此就今日而论,4.11-12是指着牧师的事奉的。对神的百姓而言,这一段经文的意义是让大家明白那一个山上的样式是透过牧师传递给会众的。会幕时代的建造,是透过摩西将山上的样式传递下来的,圣殿时代的建造,是透过大卫王将神的设计的样式传递下来的,在新约教会的时代,尤其在讲究民主政治的今天,请问神要怎样将一个教会建造的

#### 第十九篇 建立基督身体的丰满(4.11-13)

### 蓝图传递下来呢?

与其说在牧师的身上不如说在神话语的权威之中。解经的关键在4.12的三个片语上。<sup>4</sup> 各尽其职的「职」是单数,指着神要建立基督的身体的那一个最重要的职事。这一句应译为[为要]尽其职事,指的是传道人从主的话语那里,所领受的建造教会的蓝图说的。教会里要做的事很多,有各式各样的职事(ministries),这些都是众圣徒一同来着手做的。可是在4.12的眼光里,教会只有一个独特的职事,那就是建立基督身体的职事。加尔文称这一个单数的职事为「神的意志」,因为是神亲自要做成的,虽然祂透过了传道人来贯澈的。<sup>5</sup> 权柄在传道人的身上, 因为新约启示是借着他传递给教会的,是他从神的话语领受山上的样式的。教会是一个生命体,任何职事与教会之为一个和谐的身体有碍了,那么那一个所谓的职事就要考虑了。神的心意不是将某一个职事做大了,而是将教会的身体建造起来。

第一句和合本译得很好, 「成全」(χαταρτισμὸν, katartismon) 来是一个外科手术名词, 意思是将骨头治好、有安排好、恢复、 成全之意, 引伸为装备训练之意。加尔文偏好将这个字译为「构

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Andrew T. Lincoln先提及解法一:为要装备圣徒是牧师的工作,各尽其职是众圣徒的工作,合起来建立基督的身体。职是之故,头两个片语所用的介词就有了变化。采此说的学不少,包括K\*semann, Bruce, Markus Barth, Westcott, J. A. Robinson等等。不过,Lincoln不以为然。

他提出解法二:4.12是指着传道人的职事,而非众圣徒者;如此,则翻译如下:为要成全圣徒,尽其职事,建立基督的身体。介词的变化没有弦外之音。此种解法在释经文法上是最通顺的,因为上承4.11所强调的主赐下传道人。至于众圣徒的角色,则在4.7-10,14-16已兼顾到了。见Lincoln, *Ephesians*. *WBC*. (Word, 1990.) 253-254.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Calvin, 11:180-181.

造」(constitutio),取其恢复其对称与比例之医疗涵意。<sup>6</sup> 传道人的工作就是要将众圣徒成全好,即使装备圣徒,也是为了成全他们。总的来说,就是将教会构造像一个生命体那样,有秩序、有匀称、有美丽、有和谐、有丰满。

## 永世工程

摩西与大卫是我们传道人的榜样。摩西将数百万的神的百姓,经由山上的样式,以会幕为中心,也就是以约柜-神的同在-为中心,将十二支派编组得成为一只军队,不论是行军前进,还是扎营安息,皆秩序井然。当神的百姓来到了西乃山下,经过了一年的生养教育,神赐给他们出埃及记、利未记、民数记的启示以后,神的百姓被建造起来了,和以往的不一样了。你去问任何一个神的百姓,你在做什么?他会回答你:由于神的恩约,我们如今成为圣洁的国民,在敬拜神、事奉神。现在我们要准备进迦南,那流奶与蜜之地,去建造祭司的国度,叫神得到荣耀。

大卫晚年虽然没有建造圣殿,但是我们可以说圣殿是他建造的,因为他一生的启示是为了取得建殿的样式,他一生的争战是为了赢得建殿的材料,他一生的经历是为了寻得建殿的地址,他一生的事奉是为了建立祭司的国度(代上11-29章)。

保罗在哥林多前书3.10-15所讲的,和这里的意思是相通的:

3.10 我照神所给我的恩,好像一个聪明的工头,立好了根基,有别人在上面建造;只是各人要谨慎怎样在上面建造。3.11 因为那已经立好的根基就是耶稣基督,此外没有人能立别的根基。3.12 若有人用金、银、宝石、草、木、禾楷在这根基上建造,3.13 各人的工程必然显露,因为那日子要将它表明出来,[因为]有火发现,[而]这火要试验各人的工程怎样。3.14 人在

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Calvin, 11:180.

#### 第十九篇 建立基督身体的丰满(4.11-13)

那根基上所建造的工程若存得住,他就要得赏赐。<sup>3.15</sup>人的工程若被烧了,他就要受亏损,自己却要得救;虽然得救,乃像从火里经过的一样。

以弗所书4.11-13虽然是论到了牧师建造教会的异象,但是它是全会众都应该知晓的。神的儿女应该支持他们的传道人坚持走圣经的道路。神的话就是金银宝石的材料,这样才能盖出经得起考验的教会身体工程。到了那一天,我们在荣耀里,要何等欢欣:我们都是金银宝石,都在永远的新耶路撒冷里为主发光。

2005/7/1-4 (周五~一), 大华府台福教会退修会 祷告

你是我异象(Be Thou My Vision. H409)

1我的心爱主 你是我异象 惟你是我一切 他皆虚幻 白昼或黑夜 我最甜思想 醒觉或安息 你是我力量 2 你是我活道 你是我智慧 主我永属于你 你永属我 你是我慈父 我是你真子 你居我灵里 我与你合一 3 你是我盾牌 争战的宝剑 你是我的尊严 我的喜悦 灵魂避难所 又是我高台 力上加力者 引导我向天 4财富与称赞 非我所倾意 惟你是我基业 直到永远 主你惟独你 居我心首位 诸天之君尊 你是我宝贵

"诸天之君尊 你为我奏凯 使我充满天乐 光辉烈烈 你是我心爱 无论何遭遇 有你在掌权 仍是我异象

Be Thou My Vision. Irish Hymn, c. 8<sup>th</sup> century ET: Mary E. Byrne, 1905 SLANE 10.10.10.10. Traditional Irish melody Arranged by David Evans, 1927

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第二十篇 连结干元首的大爱(4.14-16)

经文: 以弗所书4.14-16

4.14使我们不再作小孩子,中了人的诡计和欺骗的法术,被一切异教之风摇动,飘来飘去,就随从各样的异端;4.15惟用爱心说诚实话,凡事长进,连于元首基督,4.16全身都靠他联络得合式,百节各按各职,照着各体的功用彼此相助,便叫身体渐渐增长,在爱中建立自己。

诗歌: 让神儿子的爱围绕你 Spirit Song (O Let the Son of God Enfold You.)

## 达到丰满身量

以弗所书4.1-16的主题是说到教会的建造。1~6节使徒勉励我们要竭力保守圣灵里的纯一,怎样保守呢?乃是用教会身体的丰满将它见证出来。接着在7~10节,圣经接着说,神要怎样建造教会身体的丰满呢?乃是借着恩赐的多样性(diversity),在教会中建造圣灵的纯一性(unity)。在这里我们看见了,因着基督的升天,我们每一个人都得着了属灵的恩赐,就好像因着基督的钉十架,我们每一个都得着了救赎。4.11-16整个段落是一个句子,说明神终极的旨意是建立教会,达到基督丰满身量的度量(13)。

## 两幅对比图画

在每一个教会中,神赐下牧师/教师,使教会建造在神赐给使徒和先知的新约启示之上(11)。4.12的「各尽其职」(εἰς ἔργον διακονίας; KJV: for the work of the ministry)片语的「职事」是单数,虽然没有定冠词,但它指的是将基督的身体建立起来的那一个最重要的职事(12c),这一个职事要将众圣徒带到完全的地步(12a),使他们能建造在教会里面。那要怎样着手去做主工呢?4.14-16这个目的子句提及了两个主要动词。目标既然是长大成人,那么不该做的是:不再作众小孩,4.14;该做的是:长进连于基督,4.15-16。

有两幅对比的图画:幼稚对成熟,许多小孩对一位新人。教会若充满了幼稚的个人主义,就没有办法在基督里长成一位新人。<sup>1</sup>14节指出一个隐藏在时代背后的「异教之风」(教义之风),或说道理演变成为一种风潮。教会不能长大成熟的致命伤就是那一股看不见的教义之风在作祟。那么,教会要怎样长大成熟呢?两个要点:第一,说出圣经的真理,即用真实的教义去对付世俗的风潮;其次,在爱中联结。

## 今日异教之风

使徒当初所面对的仇敌都是思想敌人,而且都成了教义之风,吹得当代的人不得不跟着它们走。我们今日也有我们所面对的属灵仇敌。

知己知彼,百战百胜。今日有什么异教之风呢?我们已经处于很成熟的后现代文化了,同性恋运动是它的一个指标。(我们不否认它有一些好处,但是它的根源十分地反基督。)后现代文化

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians. WBC*. (Word, 1990.) 257.

#### 第二十篇 连结于元首的大爱(4.14-16)

有七个主题,中间的一栏是现象。<sup>2</sup> 但是它们背后主导的思想家分别是尼采、马克思、弗洛伊德,这三位可说是后现代文化的先知、君王与祭司。教会要在今日的风潮下存活奋斗,必须要认识他们三位。

### 后现代七大偶像

| 偶像主题    | 结果(尤显于青少年)           | 圣经教训     |
|---------|----------------------|----------|
| 相对主义 -  | 道德莫衷一是               | 绝对真理     |
| 尼采的影响   | 多元现象                 |          |
|         | 同侪压力                 |          |
| 个人主义    | 自我中心 不负责任 埋怨连连       | 爱神爱人两大诫命 |
| 自治主义    | 不服权柄 没有真正向神的生活       | 人是受造之物   |
| 现实主义 -  | 得之而后快                | 永远       |
| 马克思的影响  |                      |          |
| 物质主义    | 追求物质享受               | 属灵事物     |
| 情绪作祟 -  | 只问感觉顺否               | 信心       |
| 弗洛伊德的影响 |                      |          |
| 受害心态    | 推诿, 疏于认罪, 善于自辩, 不愿改变 | 悔改       |

世风真的江河日下。今年二月底破案的BTK (bind-torture-kill)的案子多惨, 6/28 Dennis Rader (60岁, Wichita, Kansas)认罪了。1974到1991之间17年, 凶手六次杀了十个人, 手法一样。法官问他犯罪的动机是什么, 他说是性幻想。最叫我们震惊的, 此人居然是教会的领袖!发生在希特勒冥诞(1999/4/20)的Columbine高中

- 249 -

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Paul David Tripp, *Age of Opportunity*. 148-49.

(Littleton, Colorado)惨案,大家记忆犹新。当时两年之内共有中小学校园惨案九起。这是怎么回事?

后现代否认有绝对的真理,一切都是相对的;理性不再是主要的思维方式,非理性(如感情、直觉)取而代之;理性人消逝了,社会人兴起了。相对主义造成一种现象,那就是什么荒唐的事都见怪不怪了,都可以从橱柜里走出来。同性恋运动就是最明显的一例。尼采所种下的种籽终于开花结果了。

这种偏差在开头时,你还会蛮同情他们的,算了,就让他们出来透透气吧。你错了。有那一个打棒球跑垒的,以上一垒为满足的?他一定要跑回本垒。不到二十年的光景,同性恋运动步上了堕胎合法化运动的后尘,将原来的道德规则挤下了。现在谁敢反对同性恋,谁就是逆我者亡。多元现象只是一个过渡的假象而已,一旦新伦理跑上一垒,它就会重组社会(de-construction),直到它成了新权威,这个叫做顺我者昌运动(politically-correct movement)。

我们总以为美国是资本主义社会,马克思予我何有哉!你错了。他的物质主义早已主宰你的思维与生活了,请问今天我们买东西是需要它呢?还是想要它呢?中国崛起了,今天中国的物质发达才是马克思思想真正的发威呢!「不在乎天长地久,只在乎曾经拥有」原是铁达时表的广告词,后是台湾的一句劝人买东西的广告词,却不知害了多少人走入婚外情。

弗洛伊德教我们的受害心态澈底改变了法律界与儿女教养。1997年的O. J. Simpson世纪大案从一开始时,他的律师Mr. Cochran就已经打赢了。他的策略是不问真相,只问黑人白人之间的恩怨而已。对陪审团而言,这场官司不是Simpson到底杀了他的前妻没有,而是美国黑人到底是否是白人政治的受害者。今天最难做的就是父母,有千百个不是,因为小孩很会挑碴,总是把自己的失败归咎于童年时父母的不是,自己一点责任都没有

了。

后现代的宗教观是承认灵界的存在,却不在乎地平线外的永恒,也否认为有任何一位神祗定于一尊。后现代文化的基础是一股几乎难以抵御的风潮,真像以弗所书4.14所描绘的。

## 真实教义解套

如何对付异教之风?乃是用圣经上真实的教义对付教义之风。4.15的「以爱心说出真实的话」和4.14的「异教之风」是针锋相对的。4.14的症结如何是一种教义、道理,4.15的真实话就不只是说实话而已,而是说出圣经真实的道理来。<sup>3</sup>

## 尼采为例

尼采认为这世界根本是由碎片组成的,没有真理。思想真理不但抹煞了事物多元的真相,也剥夺了人生经验的丰富。没有两片叶子是一样的,「叶子」这个词根本就算作伪(falsification)。自然律更是大规模作伪,埋没了个体与其创意。真理是人运用语言假造出来的。

尼采是一位虚无主义者—人无法了解真相、没有真实可言。每件事只是人从他的角度所看到的样子而已,自我才是中心。这种观点主义(perspectivism)只是解释,不是真理。所有确定的、客观的、理性的、共通的、公设的知识通通解体了。

连带地也没有价值可言, 伦理道德都是人造的。他大胆宣告神死了, 取而代之的是超人意志的运作。人不再是受造性的, 而是创造性的。超人诞生了。没有乌托邦, 没有末世、没有未来,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Andrew T. Lincoln指出14节末了到15首形成了交错排列,「说出真实的话」与「误入歧途」相对,而「以爱心」则与「人的布局和诡计」相对。「说出真实的话」的意思可由加4.16 – 如今我将真理告诉你们,就成了你们的仇敌吗? – 明白。见Lincoln, *Ephesians*. 259.

传1.2-11正是他没有地平线外盼望的世界。

可是圣经的真理和尼采所说的正好相反:有真理、有伦理价值、有末世、有盼望、有最终的审判。达尔文、马克思、弗洛伊德等人都说出了许多似是而非的谎言。基督徒要出来说出真实的话,否则我们怎样传福音和建造教会呢?这种辩道(护教)工作是教会界的生命线。

## 教会百态

后现代反对有绝对价值,极重感觉多于思想,喜欢凭直觉行事。这种文化大大地影响了教会的生态:少讲道、少讲教义、诗歌不再是诗以载道、音乐的份量大大提升、感觉成为恩膏的同意语、讲故事和戏剧取代了释经讲道、图像胜过文字、音影产品大行其道、短歌取代赞美诗、崇拜等同于唱歌(那么讲道是什么)、用世俗心理学的观念做劝慰(心理辅导)...。如果青蛙在壶子里对温度不再敏感,牠会被煮死了都还不知道跳出来。基督徒必须从圣经真理去建立他们的的世界观。

## 说出真理

陆路德(Luther Lu)弟兄在1993年的Urbana青年宣道大会上将自己献上给主,立志到非洲作医疗宣教士。当他读医学院第二年的时候,车祸丧生了,23岁。他的外祖父是1950年代初在上海为主殉道的,坚强的信心从小就种在他的心里。他在上海读中学时,成绩极其优异,只有生物期末考题里有关进化论的问题,他拒绝回答,他告诉老师那些不是真理。他的人生虽短,可是早在青少年时,就开始写下人生最美丽的一页,他说出了真理。

话语的职事永远走在前头,诗以载道,这是很清楚的。有一首华语的诗歌很出名,野地的花,它唱到天空的飞鸟「从来不为生活忙」。对吗?马太福音6.26并没有说飞鸟不需要为生活忙。不劳而获不是新约的教训(参帖后3.10)。真理是什么呢?根据歌

#### 第二十篇 连结于元首的大爱(4.14-16)

罗西书3.16, 「让基督的道理(λόγος)丰丰富富的存在心里!…用 诗章、颂词、灵歌歌颂神」, 诗歌当然是为圣经的道理作见证 的。

- 一位中国青年人是偷渡到美国来的,和许多的人一样,想用政治迫害的诉求向法官陈诉,申请居留权。在这段期间,他信主了。他发觉他不能这样说,因为他不是由于任何迫害到美国来的,他来的原因和许多同伴是一样的,要赚钱。约翰福音8.45告诉我们真理:「魔鬼…是说谎之人的父。」于是,他拒绝律师的说词,对法官据实以告。没想到法官反而爽快给了他居留权,因为法官怕这位青年被美国遣返回国后,会真的受到政治迫害!
- 一位年轻的医生的妻子,有两个小孩,新房子,叫人羡慕的,可是有一天先生突然告诉她,他很空虚、想离婚。妻子的心破碎了,每天泪以洗面,先生有时也不回家,使妻子觉得惊惶。千错万错都是先生的错,这是妻子心中的回声。有一天她送了小孩上了校车,就问一位身旁的陌生人:「妳的婚姻有难处吗?」

感谢神,因为被问的女仕是一位基督徒,当天就把她带回家在厨房里开始查考圣经创世记头两章。读完第一句话时,她觉得眼上的鳞片掉下来了,等到读到2.18~25这一段时,神的话光照了她,使她看见她一直在控制先生、操纵先生,而不是在帮助先生。这是她的婚姻蒙恩的转捩点!心中的声音改变了:千错万错我也有错。<sup>4</sup> 真理叫人自由。

## 爱中联结基督

有破有立。说出真理是破,爱中联结才是立。4.16让我们好像看见了以西结书37章的异象:

37.7不料,有响声、有地震,骨与骨互相联络。37.8...骸骨上

<sup>4「</sup>窗外有蓝天」,更新31卷五期(2005年六月)。

有筋, 也长了肉, 又有皮遮蔽其上, 只是还没有气息。…<sup>37.10</sup>于是我遵命说预言, 气息就进入骸骨, 骸骨便活了, 并且站起来, 成为极大的军队。

这是圣灵叫人活的工作。以弗所书4.16让我们看见教会的建立在于:关节的供应,与每一部份的运作,将人互相结联到元首的身上。关节可以说是传道人,或重要的教牧同工,而每一部份则是众圣徒了。当我们彼此相爱、把人结联到主身上时,即默默在做爱的关怀时,圣灵的风就吹进来,使教会身体成长。

我们可以说出真理来瓦解异教之风,但是我们只能用神爱的关怀使人成熟。这段经文教导我们关于彼此相爱的道理:

## 向主而去

在主的身体里只有一个元首,那就是基督,全身每一个肢体都和祂发生关连的,凡是不和祂发生关联的肢体,就不在这个身体的里面,他也没有永生。当我们爱人、关心人时,心中只有一个念头,那就是把他带到主跟前。真实的爱心都是向着主耶稣而去的。

有一位弟兄很佩服某一位传道人了,那位传道人很会讲道的;可是佩服的原因是因为那位传道人的爱。他还是穷学生时,常被请到传道人家中聚会。每次聚会,传道人都把冰箱里最好的东西拿出来请学生们吃。虽然穷,对学生却很慷慨。学生们一毕业了,各飞东西,对传道人的教会并没有看得见的增长。可是他只是用爱心把人带到主跟前。

「我们爱,因为神先爱我们。」(约壹4.19) 自然我们爱弟兄的心也是向着神而去了。

## 爱引发爱

教会一片死沈?不要灰心,爱最有感染性的。只要有人将自

#### 第二十篇 连结于元首的大爱(4.14-16)

己投入去爱别人,就会有人因为受了人的关爱而被主复兴,也去爱别人。这是骨牌效应。4.16的「增长」动词是现在式、不断进行的动作。和合本将「渐渐」加在其上是很有趣的。

有一位姊妹从小信主,直到不久前才被主复兴。她遇到一些不平的待遇,心中很是不快。幸而她参加了姊妹聚会,会中的分享与信息非常帮助她,她就过来了,神也很恩待她,让她又找到工作。就在这空档里她可以参加聚会,她说,她明白神的心意,让她享受了姊妹们的爱,是她从小信主以来没有过的经验。最后她说了一句话,「现在我也要爱人了!」神的爱是最具感染性的!从谁开始呢?你,就是你,看看神要怎样借着你把你周围的环境温暖起来。

## 建立身体

一个人可能信主了,却没有教会生活,而没有结联在基督身体里。可是爱的关怀可以把人结联在基督的身体里面。身体的建造是全教会性的服事,要各关节、各部份都动起来,才能使每一个都经历到神的爱,而结联在教会身体中。

美军最骄傲的不是他的火力武器强大(2004年预算是455 billions), 而是他的团队精神:绝不遗弃同伴(Never Left Behind)! 生要见人,死要见尸。

七月初教会一个家庭的老母亲到主那里去了。她在轮椅上为主作了24年微笑的见证,不容易。上个月我跟她的女儿说,等搬到新堂时,可以把母亲用轮椅推来聚会了。她说,还不行,因为家中推出来很难。7/4那一天,教会有一位弟兄打电话给老姊妹,告诉她要帮她做一个ramp,方便她进出家中。这些对话都录在录音机里了,是老姊妹生前最后的对话了。Ramp不需要做了,可是我为着教会中有人让她感受到身体的爱而高兴。儿女爱她,教会也爱她,她走的时候,带着丰富的爱而去,主会何等高兴呢!

### 为主而爱

人都有天然的喜恶爱憎。悔改信主了,就要脱离这种天性。 哥林多前书12.18说,「神随自己的意思把肢体俱各安排在身上 了。」教会里有你不喜欢的人吗?这正是你去爱他的机会了。是 神安排的嘛,我们就顺服。还有哥林多前书12.22-25说,肢体中 软弱的、不俊美的、不体面的,我们要格外的用心去爱他们、照 顾他们。(当然,你可不能对他们说,你们是软弱的、不俊美的、 不体面的!千万别破功。)

当我们这样反对自己的天然去爱弟兄姊妹时,等于打通了教会建造的任督二脉,我们就要看见圣灵的风要怎样地吹在原本枯骨的人中间。

「窗外有蓝天」的故事还没有完。那一天她读完创世记以后,她的人生观、世界观就改变了,夕阳、露水都是神给她美丽的礼物。心中还是有阴暗,但是窗外有蓝天,而且窗外蓝天的亮光已经照入她的心中,她对先生的心态改变了,也为自己的婚姻祷告。她在婚姻中受了很多伤害,到一个地步,她常问自己要不要放弃这个婚姻。但是新约教训勉励她去爱她原来已爱不动的丈夫,要用顺服去赢取她的先生的归向基督。她顺服了,直到三年后的一个半夜,她被先生叫醒。先生对她说,我接受耶稣作我的救主了!5为主而爱,主要报答。

### 激发恩赐

在事奉中,往往会将主量给基督徒的恩赐激发出来。上回教会办大退修会时,一些弟兄姊妹投入事奉,我就发现好几位的恩赐很明显地被激发并且发掘出来。同样地,在三元布道训练中,也激发了、发掘了一些人才。

<sup>5</sup>同上。

#### 第二十篇 连结于元首的大爱(4.14-16)

4.7说到了主给每一位祂的百姓都有恩赐的。这恩赐是怎样发掘出来的呢?是在团契生活中,就是在教会身体的生活中发掘出来的。

在一个小团契中,我们可以看见有的人喜欢读圣经、分享圣经的道理,有的人很能将他生活中的例子分享出来,有的人有爱心能给、招待朋友到他家中聚会、请客吃饭不怕麻烦,有的人很有朋友缘、能请朋友来,有的人很会联络人,有的人会代祷、总是不忘谁有什么属灵的需要而到主面前记念他,有的人是使人和睦的人、排解误会,有的人很有耐心听人讲话、给人劝告安慰勉励,有的人很能私下帮助别人的婚姻问题(当然替人保守秘密了),还有的人很能讲福音给未信的人听、而引人归主,对了、还有人很懂诗歌、带领大家用诗歌崇拜…。一个小小的团契一旦动起来,就提供多达12种不同恩赐的机会给会友,得以培育他们的事奉恩赐。保罗说,爱神爱人是用恩赐的最妙之道(林前12.31b)。

## 雁群优于海鸥

4.16迈向神的终极目标,那是启示录21章的境界。最美丽的是新耶路撒冷城的12种宝石之根基。神的爱使我们的多样变为在圣灵里的纯一。

你喜欢海鸥吗?当牠在海边飞翔时,太优雅了,我们都会禁不住喜欢牠。但是当牠飞进了群里的时候,你会失望,因为牠们会为着一点食物而彼此斗争,毫无群体之爱,只有自我。可是你抬起头来看看大雁,人字形的队伍在空中飞翔时,那是另一种群体之美的景象。雁阵群飞比单飞的速度高出71%!但是领头的大雁需要承受很大的空气阻力,因此每飞行一阵子,就要更换;而最轻松的则是阵尾的两个位置,雁儿们就让给雁群里最老弱、幼小的。这样,雁阵就可以长途飞行了。更感人的是当一只雁儿生病落单时,就会有一只健康的大雁去陪牠,直到牠可以继续飞行归队。我们能这样地彼此相爱、建立基督的身体吗?我们的领队

者,救恩的元帅耶稣长远活着、永不更换(来7.24-25),要率领我们进入荣耀里(来2.10)。让教会在爱中持定元首基督(西2.19),就逐渐长成基督丰满的身量,彰显神的荣美!

2005/7/1-4 (周五~一), 大华府台福教会退修会 2005/7/24, MCCC

## 祷告

让神儿子的爱围绕你 Spirit Song (O Let the Son of God Enfold You. N241)

让神的儿子以祂圣灵 和祂爱来围绕你 让祂充满你心 使你灵满足 让祂担负你一切挂虑 赏赐平安的圣灵 降临在你生命中 使你完全 耶稣 主耶稣 求充满我们(x2)

<sup>2</sup> 哦扬声欢呼歌唱赞美 让你心充满喜乐 举起双手甘愿顺服祂的名 将你的忧伤破碎心灵 痛苦岁月交给祂 你将靠着祂的名 进入永生 耶稣 主耶稣 求充满我们(x2)

Word & Music: John Wimber, 1979

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第廿一篇 我们是新造之子~你是穿墙人吗?(4.17-24)

读经: 以弗所书4.17-24

\*\*17所以我说,且在主里确实地说,你们行事不要再像外邦人存虚妄的心行事。\*\*18他们心地昏昧,与神所赐的生命隔绝了,都因自己无知,心里刚硬;\*\*19良心既然丧尽,就放纵私欲,贪行种种的污秽。\*\*20你们学了基督,却不是这样。\*\*21如果你们听过祂的道,领了祂的教,学了祂的真理,\*\*22就要脱去你们从前行为上的旧人,这旧人是因私欲的迷惑渐渐变坏的;\*\*23又要将你们的心志改换一新,\*\*24并且穿上新人;这新人是照着神的形像造的,有真理的公义和圣洁。

诗歌: 充满我心境(Fill All My Vision.)

## 我们合众国民...

主耶稣的登山宝训堪称神国的宪法;它一开始诉说的八福,是为天国子民下一个定义。美国独立在1776年,但她开始时尚软弱,抵挡英国力道不够,直到1787/9/17在费城十三州代表签署了宪法,给新兴的美国人下了一个清楚的定义。它的起头是三个字:「我们这群人…」("We the people…"), <sup>1</sup>提及七项立国原则,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> We the people of the United States, in order to form a more perfect union, establish

后又加上27项修正案<sup>2</sup> – 这部宪法就是「我们这群人」同心戮力要完成的建国大业。

这部宪法写作时由53个字组成,最有力的话是头三个字: 「我们这群人…」。

以弗所书是新约论及教会最重要的一卷书信。它的前半部论及有关教会的教义:三一论(1.3-14)、救赎论(2.1-22)、教会论(3.2-13, 4.1-16);其中有两段宏伟的祷告(1.15-23, 3.1, 14-21);后半部论及有关教会的伦理(4.17-6.20)。

这半部教会伦理等于是在定义天国子民的本质:「我们这群人…」。我们(教会)是一群怎样的子民呢?

我们乃是新造之子(4.17-24) 我们乃是圣洁之子(4.25-30) 我们乃是蒙爱之子(4.31-5.2) 我们乃是光明之子(5.3-14) 我们乃是智慧之子(5.15-20) 我们乃是顺服之子(5.21-6.9) 我们乃是刚强之子(6.10-20)

诸位这幅美丽荣耀的启示讲的不是别人、不是天使, 乃是我们。 什么是教会, 这就是教会。到永世里教会是新耶路撒冷, 何其荣 美不稀奇, 稀奇的是当她还在尘世间时, 她可以出于污泥而不染

justice, insure domestic tranquility, provide for the common defense, promote the general welfare, and secure the blessings of liberty to ourselves and our posterity, do ordain and establish this Constitution for the United States of America. (我们合众国人民,为建立更完善的联邦、树立正义、保障国内安宁、提供共同防务、促进公共福利、并使我们自己和后代得享自由的幸福,特为美利坚合众国制定本宪法。)

<sup>2</sup>最后一项是1992年修正的,内容居然是「禁止随意改动议员薪酬」!

#### 第廿一篇 我们是新造之子~你是穿墙人吗?(4.17-24)

,成为「圣洁没有瑕疵」的杰作(5.27),呈现在天地宇宙之间,那才是叫天使惊讶、仇敌闭口的原因(彼前1.12b,诗8.2b)。

上半年我们用圣经这面镜子来看看我们(教会)有多美,但也同时用这面镜子来看看我们的本相有多丑。但感谢神,祂有「测不透的丰富」(弗3.8),将我们从乞丐变成王子。

## 乃是新造之子(4.24b)

我们读以弗所书时千万要注意一点:它的焦点不是基督徒个 人,乃是与基督匹配的教会。

### 与主合一新人

以在这卷书信的舞台上的主角,乃是教会;不是个人表现,乃是群体跳舞。「我们[教会]成了一台戏,给世人和天使观看。」(林前4.9b)不是独唱,乃是合唱;合唱之美,在它的和谐共鸣。以弗所书4.24的「新人」指的是在基督里的那位新人;基督是她的元首,而她是基督的身体,她与基督合而为一,二者合在一起叫做「新人」。

先知以赛亚早就指着她的荣美预言说,「就是凡称为我名下的人,/是我为自己的荣耀创造的,/是我所做成、所造作的。」 (赛43.7)

基督教太个人化了,这是我们的危机。我们必须看见教会~新人在主心目中的神圣地位。保罗未蒙恩前在逼迫教会,但耶稣对他显现时却说,「我就是你所逼迫的耶稣。」(徒9.5)教会是与基督合一的新人。主爱教会爱到一个地步,祂为教会舍命(弗5.25b),所以「若有人毁坏神的殿,神必要毁坏那人;因为神的殿是圣的,这殿就是你们。」(林前3.17)面对教会~新人,我们都要戒慎恐惧,如同面对基督本人,主是教会「四围的火城,并要作其中的荣耀」(亚2.5),我们是主「眼中的瞳仁」(2.8)。

## 末后亚当之子

原文的结构4.20-24是一个句子。主动词是第20节的「学了」 (ἐμάθετε 过去式),从21节以后是条件子句,一直到24节结束。有趣的是这么长的子句里面,它本身又像一个完整的句子:「如果…就要…」。我们可这样领会,就更清楚。4.20的意思是这样:「如果你们学了基督,你们却不是这样。」换言之,它本身就是有条件~结果的完整句子;那么,4.21-24可以说是4.20的解释。4.20说,「却不是这样。」那么是怎么样呢?4.22-24就进一步细述神的儿女究竟在学了基督以后,会发生怎样的变化。

我们先讲结论,即4.24b,新人有份于神的形像。创世记1.26就说,神要照着祂的形像造人。然而人类在亚当的犯罪里失落了神的形像。若用系统神学的观念来理解,道德的神的形像(moral image of God)是失落了,普世人类都「亏缺了神的荣耀」(罗3.23b)。

那么奇怪的是创世记5.3说,亚当堕落以后,他的儿子塞特仍然传承有他的「形像」;这个形像应指着人堕落后所拥有的神的形像,这个形像是人之所以为人的实存的神的形像(ontological image of God),这形像虽受损伤,但仍持有,譬如人的知识、情感、意志、创造力、想象力、艺术感等天然的秉赋。

但是后者不涉及救恩,前者才涉及。在基督里,道德的形像一次永远地恢复了,使神的儿女得回神的道德的形像,即有份于属神的公义、圣洁、知识。歌罗西书3.10说,「穿上了新人。这新人在知识上渐渐更新,正如造他主的形像。」新约圣经点出了三方面的神的属性,作为神的形像的特征:神的知识、公义、圣洁。这三个属性与基督的三个职权有关的,即使祂可以先知、君王、祭司。

在神起初创造人时, 祂要人管理万有, 这是君王的职份, 为

#### 第廿一篇 我们是新造之子~你是穿墙人吗?(4.17-24)

主执行王权。那么人之为先知呢?虽然说,「先知讲道之能终必归于无有」(林前13.8b),但是「<sup>13.10a</sup>等那完全的来到...<sup>13.12bd</sup>到那时就要面对面了。...到那时就全知道,如同主知道我一样。」(13.10a, 12bd)在永世里,「认识耶和华荣耀的知识要充满遍地,好像水充满洋海一般。」(哈2.14)在今世我们做先知传扬认识主的知识,在永世岂不更加如此吗?(参来8.11)

因着亚当犯罪,我们都亏缺了神的荣耀;然而因着主的救赎, 他为我们赢回了这救恩的荣耀、就是合乎神圣洁的荣耀。神的儿女都在基督里成圣了,都穿上圣洁的妆饰敬拜耶和华(诗29.2b)。神的儿女之为祭司不仅是我们得以前来事奉主,同时也是彰显主荣耀的人(诗132.16)。

与亚当相对比,耶稣是末后的亚当、第二个人(林前15.45,47),这人是那位宇宙性的新人,在祂里面我们都分享了祂的新的形像。

## 乞丐王子症结(4.17-19)

使徒在4.17-19所刻画的人,就是4.20-24所说的那一个人!转折点在于「学了基督…听过祂的道,领了祂的教,学了祂的真理」(4.20-21),一个新的形像出现在蒙恩之人的身上了。可是问题是他的旧生命的败坏并没有完全萎缩、凋谢、死亡,有的时候甚至在神的儿女得救以后,又窜出来,活出来的光景连未信主的人都不会有的!

### 两种生命对立

这究竟是怎么回事呢? 4.17的「外邦人」与「你们/基督徒」 是对立的。可是在我们现实生活中,这两种人都活在我们的生命 中!

马克. 吐温真会编故事。他在1881年出版历史虚拟小说乞丐王子。1537/10/12那一天,在英国发生一件大事,英国国王亨利

八世千盼万盼的太子终于诞生了,就是爱德华六世(1537~1553)。在马克.吐温的笔下,同一天在伦敦的贫民区里,也诞生了肯蒂(Tom Canty)。最神奇的是这两个男孩长得一模一样,就像双胞胎。

后来这两个男孩有机会认识了, 王子很羡慕到宫外去认识真实的世界, 于是他们角色互换, 直到皇帝过世了, 王子才赶回宫中借着拿出大印, 验明正身, 才得以接任大位。

## 旧生命的败坏

4.17-19用了一连串的词汇来说明我们旧生命的败坏:

无知(ἄγνοια)、刚硬(πώρωσις)、虚妄(ματαιότης)、麻木不仁/ 良心丧尽(ἀπηλγηκότες)、昏昧(ἐσκοτωμένοι)、虚妄(ματαιότης) 、私欲(ἀσέλγεια)、污秽(ἀκαθαρσία)、贪婪(πλεονεξία)

经文形容这人的光景是「与神所赐的生命隔绝了」(4.18a);如果我们读2.11-12的话,我们就看到这种人是外邦人、未得救的人:「外邦人…与基督无关、在以色列国民之外、应许恩约的局外人…没有指望、没有神」,一言以蔽之,这班人是远离神的,远到没有救恩,与永生隔绝了。

## 一次永远绝裂

当我们蒙恩时,正如4.22,24和歌罗西书3.10的「穿上新人」一词所用的时式一样,都是过去式,特为表明这种转换是一次永远的、绝裂不变的,这是我们与主在十架上一同钉死、一同复活的恩惠。新旧的对立绝裂是绝对的恩典,却也是我们尔后在恩典中成长的挣扎。

## 不断脱去穿上(4.20-24a)

第22-24节是分享同一个主词的,其主词就是第20节的「你们」,在第22节出现时,与4.17b一样,都是以受格出现,和合本

#### 第廿一篇 我们是新造之子~你是穿墙人吗?(4.17-24)

没有翻译出来。那么, 「你们」要怎样呢? 第17b, 22-24节各接一个不定式动词来表达。这是希腊文文法: 当受格主词后接不定式动词时, 它是祈使句。

### 了断成圣恩惠

因此, 你们要做三件事:

你们要脱去 (22 过去时式 关身语态)...

你们要(被)改换一新 (23 现在时式 被动语态)...

你们要穿上 (25 过去时式 关身语态)...

「脱去」与「穿上」都是一次永远的救恩,是我们蒙恩时,白白地临到我们身上的,是主独力完成的恩惠,我们只是承受它。这叫「了断的成圣」。

## 渐进成圣过程

但三者都属祈使句,不管用什么语态,当事者的我们都有责任。一方面来说,是神的恩典叫我们与主一同钉死,但另一面也是我们愿意不断地治死我们的旧人。主的恩典也叫我们与主一同复活,用神的形像的话语来说就是穿上新人。这个穿上可以说是一次永远的穿上,也可以说是每日不断地穿上。

4.23的「改换」用的是现在式,特别可以表明这是「渐进的成圣」之过程,在其中,神的形像在我们身上长大成熟,就像在耶稣身上所经历过的(路2.40,52)。神的儿子身上的神的形像都有成长过程,况且是我们呢!

## 穿墙人是真的!

在主复活的那一夜,门徒们因为怕犹太人,把门都关紧了,然而主却来站在他们当中。主不需要开门,就进来对他们说,「愿你们平安!」(约20.19,路24.36)又过了八日,主再他们显现时,也是一样,门都是关得严紧的(约20.26)。复活的主穿墙而

过!耶稣似乎是随心所欲可到任何地方!祂向以马忤斯二门徒的显现就是这样,来时就出现了,走时就消失了(路24.13-32),太神奇了。

## 复活成属天人

太神奇了。祂复活了,如今祂已进入另一个境界,祂是「第二个人…出于天」,有别于亚当的族类,乃「出于地」的。主是属天之人,「属天的怎样,凡属天的也就怎样。」(林前15.47-48)听到没有,这是福音:我们都是属天的。这一句话总结了复活的身体究竟如何。

### 叫别人活的灵

复活的身体是不朽的、荣耀的、强壮的、灵性的;不过重点是新造的人和耶稣一样,都成了「叫人活的灵」(15.45 πνεῦμα ζφοποιοῦν)。什么叫做「叫人活的灵」呢?诸位,大家千万不要误会,以为这样新造的人是要等到我们进入永远的荣耀以后,才会显出的光景。不,就在今日。亚当的等次叫做「有灵的活人」,但是复活的耶稣的等次则叫做「叫人活的灵」,不一样。耶稣在最后一次进入耶路撒冷城时,众人手拿棕树枝欢迎祂(约12.12-13)。当日耶稣曾说过这样伟大的话:

12.23人子得荣耀的时候到了。12.24我实实在在地告诉你们,一粒麦子不落在地里死了,仍旧是一粒,若是死了,就结出许多子粒来。...12.28父啊,愿你荣耀你的名!」当时就有声音从天上来,说:「我已经荣耀了我的名,还要再荣耀。」...12.32我若从地上被举起来,就要吸引万人来归我。

不再有任何困难可以挡住主的复活的生命, 祂是灵, 是叫人活的灵, 表面看来是死了, 其实不是, 祂迈向复活, 使祂可以活生生地走到门徒中间, 为他们祝福。祂是属天的穿墙人。什么叫做新造的人, 这就是。你是新造的人吗? 你当然是, 因为你悔改信主

第廿一篇 我们是新造之子~你是穿墙人吗?(4.17-24)

了,所以你也应该是属天的人,可以穿过自己的难处了。 弃绝心中的墙

还记得我们有什么难处吗?不要以为是外在的,不,乃是内在的:

无知(ἄγνοια)、刚硬(πώρωσις)、虚妄(ματαιότης)、麻木不仁/ 良心丧尽(ἀπηλγηκότες)、昏昧(ἐσκοτωμένοι)、虚妄(ματαιότης) 、私欲(ἀσέλγεια)、污秽(ἀκαθαρσία)、贪婪(πλεονεξία)

在我们的生命中还有许多的黑暗面,黑到可能连自己都还不清楚的黑暗,求主怜悯我们,叫我们看见,好把那些暗昧可耻的败坏,都弃绝脱去,并穿上新人。

大卫王被主使用,一生有不少失败,但他至终成为「合神心意的人」(撒上13.14,徒13.22)。在他身边有一位同工一生帮助他得国,但是当大卫临终时,交待他的儿子所罗门说,「约押…你要照你的智慧行,不容他白发安然下阴间。」为什么呢?这人大有恩赐,对他的主人忠心耿耿,但是他容不得在他和主人之间还有别人夹在中间;因此,他先后用心机和手段谋杀了以色列的两位元帅,押尼珥和亚撒黑,而且不是在战争之时(王上2.5-6)。

### 保罗的座右铭

保罗一生服事主有个座右铭(林前4.12b-13a):

被人咒骂,我们就祝福;

被人逼迫,我们就忍受;

被人毁谤,我们就善劝。

因此, 主复活的大能可以从他的瓦器里释放出去:

4.7我们有这宝贝放在瓦器里,要显明这莫大的能力是出于神 ,不是出于我们。4.8我们四面受敌,却不被困住;心里作难 ,却不至失望;4.9遭逼迫,却不被丢弃;打倒了,却不至死

亡。<sup>4.10</sup>身上常带着耶稣的死,使耶稣的生也显明在我们身上。<sup>4.11</sup>因为我们这活着的人是常为耶稣被交于死地,使耶稣的生在我们这必死的身上显明出来。<sup>4.12</sup>这样看来,死是在我们身上发动,生却在你们身上发动。

保罗是属天之人,他也是穿墙人,他成了叫人活的灵! 穿墙别失灵了!

二战方酣的1943年,法国小说家艾梅(Marcel Aymé, 1902~1967)在受困岁月,写了一本奇书穿墙人(Le Passe-muraille, The Man Who Walked through Walls)。后来多次拍成电影和舞台剧。小说主角Dutilleul发现他有穿墙的特异功能…最后是因为他服了二颗阿司匹灵,穿墙功能就失灵了,但他自己不知道。所以,当他如常穿墙穿到一半时,整个人就陷在墙壁里。巴黎蒙马特区的人雕成了「穿墙人雕像」(Passe Muraille Statue),成为观光景点。

### 穿上属天形状!

最后我们来看哥林多前书15.49。15.49b的动词一般的译本几乎都清一色地选用未来直述者,而译作「[我们]将来…必有」(φορέσομεν)。<sup>3</sup> 费哥登(Gordon D. Fee)教授独排众议选用压倒性多数的古正抄本,而采用过去式劝告假设语气(aorist hortatory

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bruce M. Metzger也承认φορέσομεν这个读法的古正抄本等的支持薄弱,只有 B I 38 88 206 218 242 630 915 919 999 1149 1518 1872 1881 syr<sup>p</sup> cop<sup>sa</sup>等等。见 Bruce M. Metzger, *A Textual Commentary On The Greek New Testament* (2<sup>nd</sup> ed., 1993.) 569.

相形之下,另一读法φορεσωμεν却有雄厚的古抄本等支持,如:**%**01 A02 C04 D06 E06<sup>abs1</sup> F010 G012 K018 L020 P025 al longe plu (9 ap <u>Scri</u>) it vg go cop (anceps syr<sup>utr</sup>) Thdot<sup>clem 962</sup> (sed<sup>ed migne -</sup>σομεν) Or<sup>1,591 bis</sup> ex<sup>cdd omn</sup>> (sed<sup>edd vet</sup> substituer σομεν) et<sup>2,26</sup> et<sup>cat 52</sup>等等。见Tischendorf, *NT Apparatus*.

#### 第廿一篇 我们是新造之子~你是穿墙人吗?(4.17-24)

subjunctive)的读法:「让我们穿上吧」(φορεσωμεν)。<sup>4</sup> 不错,正如圣经和许多注释者所强调的,属天的形状要到终末时才能穿上;可是圣灵也同时作质,把那种子种在我们新生命的里面了,「为此培植我们的就是神。」(林后5.5) 所以,「我们既有属土的形状,让我们也穿上属天的形状吧!」你是穿墙人吗?

<sup>4</sup> Gordon **Fee**, *The First Epistle to the Corinthians*. NIC. (Eerdmans, 1987.) 787, fn 5; 795.

然而绝多数的注释家们都采用φορεσομεν读法。加尔文早就注意到这两种不同读法所带来的差异:

甚至在有些希腊文抄本的读法是фореощеν (让我们穿上),但是由于那样在衔接上不太适合,让我们优先采用在观点和上下文上呼应更佳者。首先让我们注意到,这句话不是勉励,而是纯粹的教义;他不是在这里处理生命的新样,而是没有打岔地继续他的讲论的思路,是有关肉身之复活的。

见Calvin, *1 Corinthians*. 本节的注释。David E. Garland以为劝告假设语气是不可能的,因为:(1)属天的形状只有到了终末时才有的。今日我们只有亚当的属地的形状,属天者惟独基督才有。(2) A. T. Robertson和Alfred Plummer都以为,如果真是假设语气的话,那么获得属天的形状就端赖乎我们今日的努力的了。(3)上下文是教义性的,非争辩性的或勉励性的。(4)两种读法的读音太相近了,以至于抄者抄错了。见Garland, *1 Corinthians*. BECNT. (Baker, 2003.) 738. F. F. Bruce也诉诸以上第三点的辩驳,采取直述语气。见**Bruce**, I & II *Corinthians*. 153. C. K. **Barrett**诉诸以上的第四点辩驳。见Barrett, *A Commentary on the First Epistle to the Corinthians*. (Harpers & Row, 1968.) 369, 377. Frederic Louis Godet诉诸以上的第三点辩驳。见Godet, *Commentary on First Corinthians*. ET: 1889. (Reprint by Kregel, 1977.) 859.

然而加尔文峰回路转,他在该节之注释结束前,他又说了:

虽然如此,如果有人喜欢不同的读法的话,这句叙述就成了催促哥林多人往前的激励了。如果有人活泼地默想新生命与其诚挚的虔诚的话,它就成了一项工具,同时在他们里面挑旺了属天荣耀的盼望。

见Calvin, 1 Corinthians. 本节注释的末尾。

2022/2/6. RaleighCCC

## 祷告

充满我心境(Fill All My Vision. H405)

「充满我心境 荣耀异象 今只见耶稣是我恳请 虽经死荫谷救主前领 主荣耀四绕漫溢不稍停 \*充满我心境 神圣救主 直到主荣耀从我灵反映 充满我心境 使人共睹 主圣洁荣形从我内反映 <sup>2</sup>充满我心境 使每欲求 皆为主荣耀而蒙保守 愿你的完全激励我心 倾注你大爱漫溢我全程 <sup>3</sup>充满我心境 使我罪影 不遮蔽心中荣耀辉映 使我只见你可颂面容 我魂常饱享你无限恩中

Fill All My Vision. Avis M. B. Christiansen, 1940 GREENBACK 9.9.9.10.9.10.9.10. Homer Hammontree, 1940

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第廿二篇 我们是圣洁之子~不: 成圣的秘诀(4.25-30)

读经: 以弗所书4.25-30

4.25 所以你们要弃绝谎言,各人与邻舍说实话,因为我们是互相为肢体。4.26 生气却不要犯罪;不可含怒到日落,4.27 也不可给魔鬼留地步。4.28 从前偷窃的,不要再偷;总要劳力,亲手做正经事,就可有余分给那缺少的人。4.29 污秽的言语一句不可出口,只要随事说造就人的好话,叫听见的人得益处。4.30 不要叫神的圣灵担忧;你们原是受了祂的印记,等候得赎的日子来到。

诗歌: 灵里生活(Spiritual Life)

我们是一群怎样的人呢?究竟教会是什么呢?以弗所书4.17-24启示我们,教会乃是新造之子,她和元首基督是宇宙性的新人;这是一位团体性的人。4.25-30继续启示我们,教会乃是圣洁之子。神「住在人不能靠近的光里」(提前6.16,参1.17,出20.21,诗18.11),「祂就是光,在祂毫无黑暗」(约壹1.5a),而祂的儿子是「从神出来的神、从光出来的光」(尼西亚信经,325),当然神子与父神是一样地圣洁。

主呼召我们说,

11.44ab我是耶和华你们的神;所以你们要成为圣洁,因为我是

圣洁的。…<sup>11.45</sup>我是把你们从埃及地领出来的耶和华,要作你们的神;所以你们要圣洁,因为我是圣洁的。(利11.44-45,参19.2)

那么教会或说基督徒要如何成为圣洁呢?这是本段的焦点。

## 末日荣耀吸引(4.30b)

以弗所书论及伦理部份,其实涉及了十诫许多的诫命:孝道涉及了第五诫(6.1-3),除去一切的恶毒涉及了第六诫(4.31,参约壹3.15),不可淫乱涉及了第七诫(5.3-4),不要再偷窃涉及了第八诫(4.28),弃绝谎言涉及了第九诫、不可作假见证(4.25),不可贪心涉及了第十诫(5.6)。换言之,与伦理有关的诫命,以弗所书都讨论到了。

## 西乃山的声音

论及伦理的事, 我们都知道神在创造人类时, 早已将十诫道 德律刻在我们心里。神在西乃山上所赐的十诫法版, 不过是将祂 以往刻在人心中的道德律, 写下来罢了。

当年神在西乃启示十诫时,神的百姓回应如何呢?

20.18 众百姓见雷轰、闪电、角声、山上冒烟,就都发颤,远远地站立,20.19 对摩西说:「求你和我们说话,我们必听;不要神和我们说话,恐怕我们死亡。」20.20 摩西对百姓说:「不要惧怕;因为神降临是要试验你们,叫你们时常敬畏他,不致犯罪。」20.21a于是百姓远远地站立。

这样的催促是建立在良心敬畏神之上:因为敬畏神,而不敢犯罪。神在西乃山上发出的声音不过是重复伊甸园的叮咛:不可违反神的道德律(出20.1-17),否则其结局就是死亡(参创2.16-17)。

### 宝训山的启示(太5-7章)

当耶稣来到人类中间时,祂在登山宝训里清楚地诠释了十诫

#### 第廿二篇 我们是圣洁之子~不:成圣的秘诀告(4.25-30)

深入的意义。我们注意在马太福音5.21-48段落里, 主重复讲话的模式:「你们听见有吩咐古人的话说…只是我告诉你们…」(太5.21-22, 27-28, 33-34, 38-39, 43-44) 从主的话里, 我们才明白十诫的真义, 它不只是消极的禁令, 且是积极的、心灵的、爱心的、恩惠的伦理。我们不是来到西乃山, 乃是来到属天的锡安山(来12.18-24)。

在以弗所书4.25-29这一段里,我们也看到伦理是积极地爱人

| 消极的禁令      | 积极的善行      | 伦理的原委    |
|------------|------------|----------|
| 4.25你们要弃绝谎 | 各人与邻舍说实    | 因为我们是互相  |
| 言          | 话          | 为肢体      |
| 4.26生气却不要犯 | 4.27也不可给魔鬼 | (注意真正的敌人 |
| 罪;不可含怒到    | 留地步        | 是魔鬼!)    |
| 日落         |            |          |
| 4.28从前偷窃的, | 总要劳力, 亲手   | 就可有余分给那  |
| 不要再偷       | 做正经事       | 缺少的人     |
| 4.29污秽的言语一 | 只要随事说造就    | 叫听见的人得益  |
| 句不可出口      | 人的好话       | 处        |

### 最强伦理动力(4.30b)

这段经文有一连串的「不」字,然而最重要的乃是第30节的「不」;「这个禁止可能权充最主要的动机,产生前面所有的禁令。」 为什么这个禁止这么有力量呢?因为我们「原是受了祂[圣灵]的印记,等候得赎的日子来到。」(4.30b)这里提及了圣灵的一个伟大的工作,是在每一个蒙恩的人之身上都在做的工作,什么工作呢?就是在我们的心里打上印记(σφραγίζω x27),宣明我

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians. WBC*. (Word, 1990.) 293, cf. 313.

们是属主的人,我们是基督身体里的一员(弗1.3, 4.30, 林后1.22 , 参林后2.18 [σφραγίς])。在信徒心中,它带来救恩的确据,正如哥林多后书1.21-22所说的:

1.21那在基督里坚固我们和你们,并且膏(χρίσας)我们的就是神。1.22祂又用印印了(σφραγισάμενος)我们,并赐圣灵在我们心里作凭据(ἀρραβῶνα)。

圣灵以神的主权不但重生了我们,使我们得永生,而且更进一步地在我们心中做坚固的工作,使我们得着救恩的确据;在这里,经文一口气用了三个圣灵的譬喻:印记、恩膏、凭据,宣示我们主在我们心中的作为。

所以主在4.25-29一连串地命令我们追求圣洁时,祂已借着圣灵同时在我们心中做了打上印记的工作,而且最后还有一个超级有力的语句 – 「等候得赎的日子来到」(4.30b)² – 说明了这位圣灵是末世性之灵,祂在时间里所带给我们的恩惠,可是末世性的恩惠!末日的荣耀透过这位作凭据、作印记的圣灵,今日照入我们的心中了。有了这样的激励,我们面对魔鬼借着谎言、怒气、偷窃、污言的试探,不但能够胜过,而且得胜有余,并活出神的儿女圣洁的形像。

## 盼望圣洁催促

从上述的阐释里,我们看明了伦理的动力有两种:一种是十 诫道德的指令,是神要求人的良心而产生的;但还有另一种,就 是末世性荣耀的吸引,使我们热切追求圣洁的动力。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 「得赎」(ἀπολύτρωσις x10)最好的指标是弗1.14, 「这圣灵是我们得基业的凭据/质, 直等到神之民/产业被赎, 使祂的荣耀得着称赞。」这个得赎是指罗8.23所说的「身体得赎」。所以, 弗4.30所说的「得赎的日子」乃指终末主再临的大日, 那是我们荣耀的盼望。

第廿二篇 我们是圣洁之子~不:成圣的秘诀告(4.25-30)

父何等爱我们(约壹3.1-2)

新约有不少的论及这二种的成圣动力(太6.9-13, 19.28-29, 24.42-51, 25.1-46, 罗13.11-14), 其中以约翰壹书3.1-3讲得最清楚到位:

3·2亲爱的弟兄啊,我们现在是神的儿女,将来如何,还未显明;但我们知道,当<u>将来如何</u>显明时,我们必要像祂,因为必得见祂的真体(ὅτι ὀψόμεθα αὐτὸν καθώς ἐστιν)。3·3凡向祂有这指望的,就洁净自己,像祂洁净一样。

新约里讲到我们将来要见主、像主的经文很多,但是讲到要见父、像父者很少,这是其中一处(太5.48, 弗2.13, 18, 诗17.15)。我们会肖乎父神,像祂一样,这样,我们才能见到祂的「真体」(καθώς ἐστιν, as He is)。这不就是摩西的荆棘火焰中遇见神的经历吗?神自我介绍为,「我是自有永有的[神]」(出3.14a)。

「从来没有人见过神,只有在父怀里的独生子将祂显明出来。」(约1.18) 现在这节经文所说的经历远超过这一个,从前我们是在基督里看见父神(约14.6-9),现在则是我们终于享受到了儿子的名分,就是面对面直接地看见父神了,我们看见那位自有永有的神一祂的真体。

摩西后来又有一次看见神,是在出埃及记33.18-23。摩西求神将祂的荣耀显给他看。神对他说,

33.20你不能看见我的面,因为人见我的面不能存活。...<sup>33.22</sup>我的荣耀经过的时候,我必将你放在盘石穴中,用我的手遮掩你,等我过去,<sup>33.23</sup>然后我要将我的手收回,你就得见我的背,却不得见我的面。

难道摩西退步了吗?他在西乃山上第一次遇见神时,看到了神的 真体,那是出埃及记第三章的经历;反而到了第33章,他只能看 见神的背,而不能看见祂的面。实情是这样的,历经旷野40年的

熬炼,摩西的灵命可说是炉火纯青了(参诗90篇),他得享儿子的名分之福份。然而在33章,他和所有神的百姓一样,是在他们犯罪得赦后,在基督的福音里得以亲近父神,这是蒙恩初期的光景。但是「儿子的名分」所享受到的与父神亲近,是近乎末世性的,就像摩西在焚烧的荆棘中所体验到的,也是约翰壹书3.2所说的「得见祂的真体」那样浩大的福份。

### 圣洁像神一样(约壹3.3)

经文接着说,「凡向祂有这指望的,就洁净自己,像祂洁净一样」(约壹3.3)。这个盼望是当我们身体得赎时,或说当主耶稣再来,我们蒙恩的人都经历身体的复活时,我们整个人都变化成熟到像父神那样,可以带着新造的身体面对面看见神的真体,这是荣耀的盼望(参腓3.21)。

有了这个盼望,于是我们今天就会努力地、热烈地追求圣洁,能像神的圣洁那样。这个驱策力是从上头吸引的,与良心内产生的催促力不一样,它的力劲也更强大。我们可以说良心的拘束力是一种道德力,而末世的吸引力则是一种宗教力-其实后者才是改变社会最大的动力。

## 不: 乃成圣秘诀

以弗所书4.25-29一共有六个「不」,加上第25节的「弃绝」也是「不」的意思,所以可以说有七个不。成圣在于「治死」,当我们顺服主治死自己的败坏时,主就赐下「得生」的恩惠,正如罗马书8.13b说的:「你们…若靠着圣灵治死身体的恶行,必要活着。」(εἰ δὲ πνεύματι τὰς πράξεις τοῦ σώματος θανατοῦτε, ζήσεσθε.) 这一个活乃是8.11所说的,「[神]必使你们必死的身体又活过来。」

## 用爱心说实话(4.25)

对我们里面说谎言的罪说「不」。教会的建造绝对需要人人

说实话。Pinocchio是义大利Florence的作家Carlo Collodi所写的木偶奇遇记(1883)里的主角。他不能说谎,他一说谎,鼻子就会变长。不可做假见证是第九诫。耶稣曾告诫犹太人说,「魔鬼…说谎是出于自己,因他本来是说谎的,也是说谎之人的父。」(约8.44)

在神面前,没有白色的、灰色的谎言,所有不合真实的话语都是谎言。在英文里有一个字眼叫做clintonian,用在言语上不是好字眼,它的意思是闪烁其辞,用一半的真话去掩盖另一半的谎言。一个人若在国外曾吸过毒品,那么当他向人说,「从小长大读书,我们的国家学校里多少人吸毒,但我从来不吸毒」时,振振有辞,似乎是实话,但这只是一半的事实。

孟子对公孙丑说,我们可以从一个人的言辞分辨出该人内在的光景:「诐辞知其所蔽,淫辞知其所陷,邪辞知其所离,遁辞知其所穷。」诐辞是偏执一端的话,他一定在蒙蔽另一端他想遮盖的事。淫辞是放荡的话,显明这个人陷在罪中了。邪辞是邪僻的话,说明他已背离正道了。遁辞是闪避的话,说明这人辞穷的地方已经暴露出来了。这些话都是谎言各种不同的版本。

以弗所书4.15说,「惟用爱心说实话。」不但要说实话,而且要用爱心来说。说实话不难,但是用爱心说则难。我五岁时,说过一次实话。不过那时我太小了,只懂得什么是实话,不懂得什么是用爱心。当时家母一位大学同班同学辗转来到台湾,举目无亲,投靠我妈妈,就暂时住在我家,同时在找工作。我五岁尚未上学,白天都在家里,那时我才学会讲话不久。有一天父母吵架,吵得蛮厉害的,吵什么呢?原来我父亲吃醋了,他不喜欢看到我母亲照顾男同学。但这事只局限在他们的争执之间。白天父母都去上班了,只有那位叔叔和我在家。我就对他说实话了,「来叔叔,我爸爸不喜欢你啦,他跟妈妈吵架,他不要你住我们家啦。」当天来叔叔就不告而别。我妈妈回家以后就问我,「来

叔叔为什么走掉了?」我就跟妈妈说,「他走掉了?我有跟他说, 『爸爸不喜欢你。』」我妈妈就骂我小孩乱说话。隔了好一阵子,我妈妈又称赞我,「幸好你讲了,把难题解决了。」 管好你的情绪(4.26-27)

魔鬼真的就经常钻在我们生活中的各个角落。有罪的愤怒之反应有两个极端:(1)向内压抑 – 所谓「含怒」;(2)向外发泄 – 所谓「犯罪的生气」。两者之间常会互换。压不住了,就宣泄一番;宣泄以后,良心不安,又开始压抑。其实两者都不是解决问题之道。<sup>3</sup> 第27节的话很严重,当我们的怒气当天没有处理得好的话,撒但就踩进来了。

怎么处理呢? (1)不要含怒,在日落前,就是在当天结束前,要将当天的负面情绪处理掉。4.31所提一连串极其毁灭性的情绪,都是从日积月累的怒气压抑出来的。

- (2)面对怒气的源头,从根部解决问题。大卫在诗篇39篇曾经成功地解决自己的怒气。他一开头是用压抑之法,但换来愁苦。怎么办呢?他到主面前去默想,询问主为什么。主让他看见人生的短暂虚空,救他脱离与人争执虚幻之事。在默想中,主也让他看见他的过失,所以他就顺服主,接受主的管教。他有没有遭遇到不平的待遇呢?有。但他顺服主说,「因我所遭遇的是出于你, / 我就默然不语。 | (诗39.9)
  - (3)最好的金句是雅各书1.19b-21的话:

1.19b<u>你们</u>各人要快快地听,慢慢地说,慢慢地动怒,1.20因为人的怒气并不成就神的义。1.21所以你们要脱去一切的污秽和盈余的邪恶,存温柔的心领受那所栽种的道,就是能救你们

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Adams, *The Christian Counselor's Manuel.* (P&R, 1973.) 349-53. Gary Collins, *Christian Counseling.* (Word, 1980.) 108-11.

第廿二篇 我们是圣洁之子~不:成圣的秘诀告(4.25-30)

灵魂的道。

当我们好好地听对方的诉求,从容地说出自己的感受,在这过程中,怒气可能就解决了。

(4)以弗所书4.27提及了魔鬼,促使我们来到主面前处理情绪冲突的问题。原来这不仅是情绪问题,同时也是灵界的问题。第73篇诗篇的诗人亚萨为许多事心怀不平,不平到他都没有办法安心做利未人在圣殿中服事人。还好他来到主面前去思想,神赐给他透视他所羡慕之恶人的结局。他醒过来了,当然心中压抑的怒气也解决了。

## 尊重别人财产(4.28)

本节涉及第八诫,是非常重要的社会伦理规则。不可盗取包括不可偷取别人的智慧产权。

弗来明(Alexander Fleming)在1929年发表他在实验室里找到青霉素的论文;接着又有弗洛里(Howard Walter Florey)成功地将它提炼出来,称为盘尼西林,可作药用。他们共同获得1945年的诺贝尔医学奖;不过更感人的是他们将专利捐给英国政府,自1941年起救人无数。我八岁时若没有盘尼西林,大概就被日本脑炎打击至死或成为智障人。这两位英国的科学家舍己的典范,荣耀基督。

## 说造就人好话(4.29)

以弗所书的伦理教训十分看重言语。什么是污秽的言语呢? 5.3-7提及的「淫乱、污秽、贪婪、淫词、妄语、戏语、偶像、虚 浮」等事,经常出现在外邦人的言语中,都属道德上的污秽,乃 十诫所不许的。

言为心声,这些话都不合「圣徒的体统」(5.3)。神的儿女不只是消极地不说污秽的言语,还要积极地说出感谢的话(5.4),赞

美感谢主的话(5.19-20), 「随事说造就人的好话」(4.29)等等。

## 不叫圣灵担忧(4.30a)

注释家林肯(Andrew T. Licoln)的观察是对的:第30节的「不」在伦理抉择上,左右了神的儿女的良心,而产生巨大的伦理定力,向许多内在的、环境的、灵界的诱惑说「不」。他诠释说,「这个禁止可能权充最主要的动机,产生前面所有的禁令。」 4 是这位圣灵用巨大的能力勒住了我们、使我们停留在试探的悬崖边吗?不是。祂将救恩印记在我们心中,使我们得到了永生的确据;不只如此,祂使末日的荣耀今日就破晓在我们心灵的地平线上。「即今浅尝于地,将来定必畅饮于天」;因此,我们的心羡慕得着属天永远的基业,就不再被那些短暂的、虚幻的、今生的、属地的事物羁绊住,更别说那些世上万花筒里的罪恶或世俗之事了。

什么叫做圣灵的担忧呢?这个思想引用自以赛亚书63.10,该处的上下文是讲到以色列人在旷野时代多次地试探耶和华,「叫主的圣灵担忧」,到一个地步,祂就转过来作他们的仇敌,「攻击他们」,其实是厉害地管教他们。

那么当神的儿女们懂得「不要叫神的圣灵担忧」时,他们就是一群体贴圣灵、随从圣灵的人(罗8.5-6),他们也学会了即使在逆境中、在软弱里,聆听圣灵在他们心中的叹息,在任何的遭遇下,坚信「神使万事都互相效力」,最终会使他们得属灵的益处,但他们必须坚心爱神(罗8.26-28)。

## 人生的启示录(诗39篇)

大卫在诗篇39篇记录了他如何不叫圣灵担忧的宝贵经历。一 开头大卫陷在口舌的纷争之中(诗39.1),他就勉强勒住自己的舌

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lincoln, *Ephesians*. 293, cf. 313.

第廿二篇 我们是圣洁之子~不:成圣的秘诀告(4.25-30)

头,不讲话;可是表面的默然无声,掩盖不住他心中的忿然不平,于是「愁苦就发动了」(2)。他如何渡过这次的危机呢?第三节告诉我们他就来到主面前默想,其结果是心中有「火」焚烧起来。什么火呢?怒火吗?不,是神的话语烧起来的火,使他原来冰冷的心再次火热起来(参路24.32)。

主使他们看到什么呢? 答案在39.4-6:

39.4耶和华啊,求你叫我晓得我身之终, 我的寿数几何,

叫我知道我的生命不长! <sup>39.5</sup>你使我的年日窄如手掌;

下医我的中口乍如于事; 我一生的年数,在你面前如同无有; 各人最稳妥的时候,真是全然虚幻。(细拉)

39.6世人行动实系幻影,

他们忙乱,真是枉然; 积蓄财宝,不知将来有谁收取。

这是人生启示录,神将大卫带到末日来浏览人生,他很快地就明白了今生如何解码:

39.7主啊,如今我等甚么呢? 我的指望在乎你! 39.9因我所遭遇的是出于你, 我就默然不语。

39.13求你宽容我,

使我在去而不返之先,

可以喜乐/力量复原。

这正是以末日荣耀来过今生伦理生活者的典范, 你羡慕吗?

## 不再心怀不平(诗73篇)

人生最怕攀比。诗人亚萨明明在圣所里事奉主,可是他也逃不过这样的试探。他在诗篇73.3-11叙述他的人生撑竿跳-看来他是跳不过了,他没做坏事,但他却为恶人大享平安而心怀不平。其实他的信仰已经动摇了!看看别人,想想自己,神啊,你怎么会如此对待我呢?「我终日遭灾难,每早晨受惩治」(73.14);事实上,这位表面上看来清心事奉主的人,心中已越过道德红线,羡慕恶人所有的一切,已到了嫉妒的地步了,他好像恨不得也和他们一样吃香喝辣,享受今生好处,不管什么道德指令。

你想亚萨在生活中遇见以弗所书4.25-29的道德抉择时,他会如何?他的良心刹车皮已经磨耗了,谎言、愤怒、盗取(别人所得)、污言等等大概都已经等在他的嘴边了。人在江湖,身不由己嘛!

幸好神「恩待」了他(73.1),使他真正进入属天的圣所,可以看到世人-包括别人和自己-的结局:

73.18你实在把他们安在滑地, 使他们掉在沉沦之中。

<sup>73.19</sup>他们转眼之间成了何等的荒凉! 他们被惊恐灭尽了。

他真的明白了所羡慕的是一场「梦」、一些稍纵即逝的「影像」 , 更别说未来的审判了。

他悔改了, 在圣所里他还看到积极正面的启示:

73.23 然而,我常与你同在; 你搀着我的右手。

73.24你要以你的训言引导我, 以后必接我到荣耀里。

73.25除你以外,在天上我有谁呢?

第廿二篇 我们是圣洁之子~不:成圣的秘诀告(4.25-30)

除你以外,在地上我也没有所爱慕的。

73.26我的肉体和我的心肠衰残;

但神是我心里的力量与福分,直到永远。

当亚萨再次走出圣所、进入人群时,他能活出以弗所书4.25-29的伦理生活,因为末日的荣耀在上头吸引他,成了他今生活出优美伦理见证的巨大推力。其实这正是我们经常背诵之主祷文的人生境界。

你肯定心中受了圣灵的恩膏、印记、凭据了吗?这样,末日 荣耀将成为你人生崭新的、属天的、属灵的动力,将主祷文活在 世人中间!

2022/2/13. RaleighCCC

## 祷告

灵里生活(Spiritual Life)

十字架上与主同死 同葬且同复活 如今一同升到天上 活着不再是我 主住里面占领一切 看主所看说主所说 求主所求作主所作 祂是我主 不是自己努力挣扎 是主里面动工 不是自己模仿基督 是主里面长大主住里面变化一切 爱主所爱乐主的 我心 "不是自己想作甚么 只愿主话成全主住里面实现一切 听主所许自之的 "不是自己有望,所许是正所许是,不是自己的一轭 乐在主内同众 "不与世人同负一轭 乐在主内同工不只自己单独追求 也爱彼此建立

# 以弗所书释经讲道-极大奥秘的新歌 主住里面联络一切 同心合意恒切祷告 灵里合一爱里同工 主内一家

校II- 193,口唱心和157 词:宋尚节(1901~1944)

曲:黄桢茂(1911~2011)

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第廿三篇 治服己心的勇士 - 当你愤怒的时候(4.26-27)

经文:以弗所书4.26-27(参雅1.19-21, 箴16.32, 诗76.10)

4.26生气却不要犯罪;不可含怒到日落, 4.27也不可给魔鬼留地步。

诗歌: 祂能改变(有情天)

## 愤怒就在身边

我们搬家后不久,也是我们空巢时,我妻子回台省亲。我一个人在家,很忙。不过,我想我要做一些事情表达我对她的爱心。厨柜里面的东西很乱,我就想好好整理。家中有一些干货、罐头、米、面条等,有的在厨柜里,有的在车库内的架上,有的在地下室。我就花了两个夜晚整理得十分整齐。我想,我妻子回来时,一定要颁发我一枚勋章,以表彰我的爱心与智慧。

她回来以后,好像没有发现我所作的。所以,我只好告诉她我作了什么。她礼貌上谢谢我,不过,有些忧虑,因为所有东西都易位了。我一再向她强调,东西都放在最合理的地方。从她回来后做第一顿饭以后,她的忧虑就变为愤怒,因为东西几乎都找不到,或者烧一顿饭要跑地下室或车库十回。她生气,我更生气,我气她不识好歹、不知感激图报、不会欣赏先生富于智慧的整理。

杜博生(James Dobson)深信花卉在婚姻生活中的魔力,准备在复活节的早晨给妻子一个惊喜。他在花店里订了一朵蝴蝶兰胸花,礼拜六下午关店前去取。届时他去了,花店挤满了人,好不容易排队排到他了。递上订单,小姐说,对不起,没货了,请到其他店去买。他大为不快。女店员态度并不好。他就很不客气地质问对方一连串的问题。接着店里出来了一位壮汉,比他还高大,气冲冲向他挥拳头,骂了他三分钟粗话。杜博生简直窘迫极了,全店里的人都在看他受羞辱。他愤怒极了。胸花没有了,还平白受了这么大的气。怎么办?他说就在这个时候,他彷佛听见神对他说:「你要不要顺服我?」¹

愤怒是人类最常见的一种情绪,圣经提到许多神和人愤怒的情绪。我们不可以掉以轻心,它对我们人的身体有想不到的影响力:血糖上升、血压增高(130→230)、心跳加快(→220)、肾上腺额外分泌、瞳孔放大(催促你行动)、肌肉变得紧张、胃肌向下挤压(食物困在胃里)、消化道痉挛。有的人因此造成胃病,甚至中风。<sup>2</sup> 台湾大学1950年代初期的老校长傅斯年(1896/3/26~1950/12/20)当年据说就是在台湾省议会备询时,情绪过度激动、中风而死的。<sup>3</sup>

让我们从圣经上来看: 当我们愤怒时, 该怎么办?

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dobson自己有趣的买花的例子,见Dobson, *Emotions: Can You Trust Them?* (Regal, 1980.) 中译:方寸之间。(大光, 1982。)84-87。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Norman Wright, *The Rights and Wrongs of Anger*. (Harvest, 1985.) 中译:处理愤怒的技巧。(大光, 1988。) 45-46页。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 有人说是活活地被郭国基质问而「气死」,或许是报导的「弃世」之误传。 毕竟当时的台湾人讲国语常有语音,以致误导。

## 人愤怒的原因

愤怒的原因很多, 诸如:

- (1)不平:诗篇73篇的作者因为有人作恶,心怀不平,而对神极其不满(又见37.1,7-8)。眼见不公义的事也会导致心怀不平(109.1-5,16,20,25)。
- (2) 挫折:我们岂不是常常经历到所谓的「墨菲定律」 (Murphy's Law)吗?这正是谚语所说的「屋漏偏逢夜雨」,真是 叫人挫折,容易生气。看不见恶人遭报,也会挫折、愤怒,甚至 要替天行道,这是摩西失败的故事。
- (3)疲倦:家事做累了,容易发火;下班时也是容易发脾气的时候。以利亚事奉上的失败与他的「枯竭」(burnout)有关(王上19.1-14)。
- (4)惧怕:表面上看是生气,其实却是惧怕、担心。先生到了下班的时候仍未回来,太太就开始担心,熬到九点多了,先生回来了又累又饿,一进门,太太的担心立刻变成了愤怒...。<sup>4</sup>
- (5)受伤、威胁、被排斥等: 箴言尤其讲人所加诸的言语上的伤痕: 「你见言语急躁的人么? 愚昧人比他更有指望」(箴29.20); 「好生气的人挑启争端, 暴怒的人多多犯罪。」(29.22) 以扫对雅各所起的杀机, 就是因为受了他的欺骗而起的。
- (6)被激:箴言讲了许多这种的情况,如「回答柔和,使怒消退;言语暴戾,触动怒气。」(15.1b)「暴怒的人挑启争端,忍怒的人止息分争。」(15.18)
- (7)忌恨:乃人心中的罪。「人的嫉恨成了烈怒;报仇的时候,决不留情」(箴6.34);「忿怒为残忍,怒气为狂澜,惟有嫉妒

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Norman Wright, 29-30页。

,谁能敌得住呢?」(27.4) 该隐的愤怒出自忌恨,因而犯下圣经上所记载的人类第一椿谋杀案件(创4.3-8,约壹3.12)。

(8)感染:从周遭(家人等)学来的。「<sup>22,24</sup>好生气的人,不可与他结交。暴怒的人,不可与他来往。<sup>22,25</sup>恐怕你效法他的行为,自己就陷在网罗里。」(箴22,24-25)

## 神公义的愤怒

愤怒固然有许多原因,人之所以会发怒,其实基本原因是人是按照神的形像造的。愤怒在其本质上来说,并不是坏的,神有愤怒,人是按着神的形像造的,所以人也必有怒气。

诗篇里多次说到神的怒气,基本上有三个字: יוּרְ (原意是鼻孔), (原意是热气), (原意是满溢的忿怒); 这三个字加起来共出现约50次。我们若要认识神,也要认识神的愤怒。认识神的愤怒也是认识人的怒气的先决知识。

### 神的愤怒

由诗篇里我们可以归纳关于神的愤怒有以下的几点:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H639 אַד 'aph from 0599; TWOT - 133a; n m AV - anger 172, wrath 42, face 22, nostrils 13, nose 12, angry 4, longsuffering + 0750 4, before 2, countenance 1, forbearing 1, forehead 1, snout 1, worthy 1; 276 (1) nostril, nose, face (2) anger.

<sup>6</sup> H2534 הַּמָּה chemah or (Dan. 11:44) chema' from 03179; TWOT - 860a; n f AV - fury 67, wrath 34, poison 6, furious 4, displeasure 3, rage 2, anger 1, bottles 1, furious + 01167 1, furiously 1, heat 1, indignation 1, wrathful 1, wroth 1; 124 (1) heat, rage, hot displeasure, indignation, anger, wrath, poison, bottles 1a) heat 1a1) fever 1a2) venom, poison (fig.) 1b) burning anger, rage.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> H5678 שֶבְּרֶה 'ebrah from 05676; TWOT - 1556d; n f AV - wrath 31, rage 2, anger 1; 34 (1) outpouring, overflow, excess, fury, wrath, arrogance 1a) overflow, excess, outburst 1b) arrogance 1c) overflowing rage or fury.

- 1. 神的愤怒是源自祂的公义的性情(诗78.21, 31, 49, 59, 62)。 愤怒是神对于不义之事的反应(诗51.4, 参罗3.4)。所以神会在怒中 审判人的罪恶, 对外邦人(诗2.5, 12)、或对选民(诗6.1)。
- 2. 然而神发怒时仍以祂的慈爱为念(诗86.15, 103.8, 145.8), 这些话语皆出自神在出34.6的宣告。因此, 神的忿怒不会发尽(诗 78.38);或许「不过是转眼之间」(30.5)。而且神的愤怒里没有一 点罪恶, 只是流露出祂的公义与慈爱。
- 3. 神的愤怒在非选民的身上是审判性的,但在选民身上则是教育性的,有极大的不同。选民在神愤怒的管教之下,会柔软下来,正如诗篇里许多的具有忏悔性质的诗篇所透露的(诗6, 38, 90 篇)。诗78篇是民族性的忏悔诗。
- 4. 神不是为动怒而动怒, 乃有其神圣的目的(如诗90, 78诸篇)。
- 5. 人的愤怒不但在神的管制之下,而且会成全神的荣美(诗76.10,这一节许多译本译法不同。和合本采玛所勒版本的读法,和NIV不同,但和WBC几乎相同。) 约瑟的故事证明此点。
- 6. 最令我们讶异的是:神的忿怒曾没有限制地倾泻在神儿子的身上(诗22篇)。因此,神的公义满足了(罗3.25-26)。神对祂选民的忿怒也得已平息了(弗2.14)。

## 耶稣之怒

主耶稣在世时,也表现过祂的愤怒:主两度洁净圣殿(约2.13-22,太21.12-13)。主曾怒目看人心刚硬的法利赛人,可3.5(太12.9-14,路6.6-11两处为平行经文,却没有马可福音的生动形容)。主斥责法利赛人的七祸(太23章)。主也多次地斥责—斥责必定是带着一些怒气的 -鬼魔。如:斥责害癫痫病者的鬼(太17.18,可9.25,路9.42);斥责在风海背后兴风作浪的鬼魔(可4.39,路8.24)。主也斥责病痛(路4.39)。

今日还不是神的儿子大发烈怒的时候。主昔日在地上曾稍稍 发怒,显明了祂将来是那位忿怒的羔羊。

## 两种愤怒型态

不义的愤怒不能等候神的时候,而私自要求现今就要看见对方遭到报复。于是人在处理愤怒的情绪上,往往弄错了,只顾宣泄自己的情绪,而未摆平原来的症结之所在。诗篇4.4 (采NIV采七十士译本译4.4a,与弗4.26a同):

生气,不可犯罪;

在床上的时候要心里思想,并要肃静。(诗4.4)

保罗诠释诗篇4.4b如下:

生气,不可犯罪; 含怒不到日落。(弗4.26)

由此我们看见有罪的愤怒之反应有两个极端:(1)向内压抑-所谓「含怒」;(2)向外发泄-所谓「犯罪的生气」。这两个模式之间常会互换。压不住了,就宣泄一番;宣泄以后,良心不安,又开始压抑。于是人就在此两者之间循环,其实两者都不是解决问题之道。<sup>8</sup>

## 向内压抑

诗篇39.1-2的诗人里头有怒气,因为他遭到一些不平的待遇 - 「愚顽人的羞辱」(39.8b-9)。他向内压抑、默不出声,终于压不住,愁苦发动了。这种反应并未真的解决问题。

诗篇73篇的作者也有类似的经验。诗人不敢明目张胆发脾气 ,只好将他的怒气压在心里,而心怀不平;但问题并没有解决。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Adams, *The Christian Counselor's Manuel.* (P&R, 1973.) 349-53. Gary Collins, *Christian Counseling.* (Word, 1980.) 108-11.

诗篇37篇是专讲「心怀不平」的一首诗。作者是晚年的大卫, 阅历甚多(37.25, 35-36)。「心怀不平」也是一种嫉妒, 接着就是忿怒, 然后自己也跟著作恶(37.1, 8)。问题不但没有解决, 把自己也赔进去了, 多划不来。

当我们将愤怒压抑在心中,压到某一个程度压不住时,反而要爆发出来成为更强的怒气,变成第二种模式。「隐藏怨恨的有说谎的嘴,口出谗谤的是愚妄的人」(箴10.18);「怨恨人的用嘴粉饰,心里却藏着诡诈。」(箴26.24)

## 向外发泄

这种反应更是犯罪。这种模式还常归罪给周围的人、事、物。英国的足球迷是叫人最不敢领教的,输了一定闹事发泄。该隐发怒就杀了弟弟亚伯以为发泄。小孩子跌倒了大哭(一种愤怒),妈妈就打桌子椅角作为一种情绪上的发泄。这种作法对吗?(不对,因为没有面对问题的症结。)

神的愤怒绝对不是坏的,但是人的愤怒被罪恶污染了,所发的不是义怒,而是心中的苦毒。以弗所书4.26的生气会导致犯罪,雅1.20的怒气并不成就神的义。

罪的矛头如何指向神,愤怒至终也是如此。以利亚的指控以色列人的不事奉神,至终成了他对神大胆、愤怒而错误的指控(王上19.9-10)。约拿的愤怒也是一样(拿4.1-11)。约伯受苦时,心中充满了愤怒,他不敢对神发怒,只好咒诅自己;其实也是间接地将愤怒宣泄在神身上!替天行道者的愤怒总是认为神的行动太慢了。

诗篇第二篇也指出世俗之国的愤怒是冲着神来的。这种对峙 要在哈米吉多顿战争中表露无遗。

## 如何控制愤怒?

怒气是可治服的,而不是非发出来不可。我们并没欠怒气的债。若知道靠主的恩典,我们可以胜过它,我们才会起来对付它。尤其发脾气发惯了的人,要格外小心,有一天神都要审判你的。有一位姊妹脾气蛮大的,要结婚了。姊妹们给她办了一个婚前惊喜会(bridal shower)。有一位老姊妹问准新娘子,准新郎有什么优点?「…他脾气好。」老姊妹真厉害,抓住机会就教训她说,「嫁过去以后不要欺负你先生的好脾气,要顺服他。」治服己怒就是「不轻易发怒、慢慢地动怒」(箴14.29,雅1.20)。箴言16.32说得好:「不轻易发怒的,胜过勇士。治服己心的,强如取城。」然而,如何治服怒气呢?

鲍力生(David Powlison, 1949~2019)说,人在愤怒之下还有第三条出路,他称之为「恩典建设性的不悦」(The constructive displeasure of Mercy)。我们是照着神的形像造的,神有愤怒,所以人也有。但是当人堕落时,人的愤怒也跟着被罪玷污了。因此,我们的怒气需要神的救赎,就正如同我们整个人需要神的救赎一样。9

### 1. 面对怒源

莫将愤怒压抑在心中,也不要发泄在别人的身上,而是面对愤怒之源-罪恶之事,这是正确的反应模式。

诗篇39篇作者的转机何在?第三节,他转到神面前去祷告、默想。座标换了,不怨己、不尤人,而看见了神的手。肯定这一切是出于主,是主的责罚,他就默然接受了。另外,他也看见人

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Pavid Powlison, "The Constructive Displeasure of Mercy." in *The Journal of Biblical Counseling*, Fall 2006: 16-25.

的短暂(39.5-6), 而把握主。叫他愤怒的事是愚顽人给他的羞辱, 39.8b, 他在神面前面对了它, 所以他的愤怒也平抚下来了。

诗篇73篇的作者一直要到他来到神面前、面对问题的本身一恶人所享的平安一时,他才明白真相(73.17-20)。因此,他不但愤怒消失,而且在神面前自责、悔改。压抑并不能解决问题,在神面前对付愤怒之源才是解决之道。

当37篇的作者大卫忿怒时,他在神面前面对它,他发现其根源是自己里面的问题 – 嫉妒。<sup>10</sup>

往往我们发现只要我们谦卑下来,该责怪的是我们自己,我 们反而应该认罪,怒气也就消了。

## 2. 为何挫折

不少时候愤怒来自挫折,要解决愤怒就要面对挫折的原因。 我为何会挫折?因为我认为家中的东西-包括厨房的-应该按照 我以为最好的方法整理。问题是我错了,下厨的不是我,是我太 太,当然应该按照她的方法。我们常常在自说自话(self-talk),结 果使我们对许多人事物有了我们以为的期望。当事情没有照我们 的期望发生时,我们就爆炸了,而且还自以为是。<sup>11</sup>

<sup>10</sup> 诗篇里的「咒诅诗」如:35,52,58,59,69,83 (亚萨作),109,137 (未具名,应是被掳归回时的作品),140 (其他皆是大卫之作)诸篇。诗人受了恶人的苦害,很自然地将这股忿怒发泄在对方的身上。在此新约时代,咒诅诗的意义何在呢?我们不可泄忿在恶待我们之人的身上。但是基督徒可以、也应当将恶人与人的恶分开,将恶人与他背后的恶源-撒但-分开。这样,咒诅诗在今日仍有其价值:我们属神的人当恨神所恨的「恶」,咒诅与神作对的撒但-虽然我们当爱那被撒但利用的恶人。因此,咒诅诗可帮助我们将愤怒转移到使我们愤怒的恶上去。咒诅诗没有叫人替天行道,而是叫人将心愿陈明在主面前,至于主何时才施行公义,那是神主权的事。

<sup>11</sup> Wright, 11-20页。

其实我们的自说自话常是我们长久以来的自我中心的倒影。 我们岂不当感谢神让我们遇到了挫折,叫我们在人生路上停看听 一下。九一一灾难那天早上多少人上班没赶上所要搭的班车,请 问他们会后悔吗?会挫折吗?会愤怒吗?如果事事都按照我们的 意志进行的话,迟早会有灾祸。请将我们思维里的「他应该…」 换成「我祷告…」,这样,你的忿怒会少掉一半。

### 3. 设身处地

杜博生回到家中以后,想想那是复活节前的黄昏,店员忙了一天,怎么会有好脸色给他看呢?他也就释怀了。<sup>12</sup> 要有宽恕人的心,箴言19.11说:「人有见识,就不轻易发怒。宽恕人的过失,便是自己的荣耀。」想到我们自己是大蒙主怜恤的人,更要怜恤别人(太18.21-35)。这样,怒气自然会消失。这样的人不会自说自话,以自我为中心设想,而是以人为中心、以神为中心设想。

### 4. 祷告等候

要等候神的时候(诗74);先知哈谷巴便是如此(哈3)。要安静,知道神是神(诗46.10)。其次,要等候祂的时候和作为。思想祂以往的作为有助于我们现今的等候(诗74.12,77.5,11)。

多少弟兄姊妹为了婚姻付上血泪祷告等候的代价。忍气吞声没有用,发脾气也没有用,祷告,直到主先在我身上改变了我,然后看见主在对方心中作工,也改变他/她了。于是婚姻有了转机。

### 5. 谨守口舌

能控制己怒的人必是谨守口舌的人(箴21.23);寡少、沉默 (17.27-28)。但是一旦说话,则必是言语柔和的人(15.1)。他也不

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Dobson, 方寸之间。87。

是没有恶念,只是他知道如何「用手摀住自己的口」而已 (30.32)。先要远离那些易怒的人,不与他们交往; 箴20.3说, 「远离分争是人的尊荣。愚妄人都爱争闹。」

## 6. 追求和睦

光是制服自己的愤怒还不够,还要在受到别人激怒时,能忍得住:箴言29.11说,「愚妄人怒气全发;智慧人忍气含怒」;15.18说,「暴怒的人挑启争端,忍怒的人止息分争。」这正是有爱心的人,不易被人激怒(林前13.5c)。

不但如此,他还能止息别人的怒气,29.8(「亵慢人煽惑通城;智慧人止息众怒。」),21.14,16.14,17.14(「分争的起头,如水放开。所以在争闹之先,必当止息争竞。」)。这样地助人息怒,救了还要再救,19.19(「暴怒的人必受刑罚。你若救他,必须再救。」)。

有时幽默感也是很有用的,它可以使怒气排泄出去,而不伤人。神曾经用幽默消除了最会生气的先知约拿的愤怒(拿4.5-11)。

### 7. 听凭主怒

神发怒是为要除去罪恶,那叫义怒。人也可以有份于神的义怒。最重要的是等候神的时候,诗篇77篇的作者亚萨曾经快要耐不住神的时候了(77.1-9)。然而他有一个转机:

<sup>77.10</sup>我便说:我要诉求

至高者显出右手之年代。

77.11我要提说耶和华所行的,

我要记念你古时的奇事。

似乎他就有信心能等候神的时候的来到。大卫有丰富的等候主的救恩的经验(诗25.3, 5, 21, 27.14, 37.34, 52.9, 69.9)。

基督徒可以在愤怒不平时,献上求主申冤的祷告(参路18.1-8)。启示录里最神圣的祷告叫做金香炉的祷告(启5.8, 「这香是众圣徒的祈祷」, 6.9-11, 8.3-5。尔后地上所有的变化,都是从「金香炉」里倒出来的(参诗141.2)。使徒行传的门徒曾引用诗2篇, 并实行过这种的祷告(徒4.23-31)。

使徒约翰原是一个脾气极坏的人, 主给他起过绰号叫半尼其-雷子之意(可3.17)。其脾气之暴燥, 可由他想师法以利亚, 降火烧毁撒玛利亚一事, 见其端倪(路9.54)。然而后来他却成了神拣选撰写启示录的作者, 启示神如何发尽祂公义的愤怒。

主第一次的来临主要是彰显祂的慈爱,第二次的来临则是为彰显祂的公义。所以神造人的时候,也把祂的具有愤怒的形像创造在我们的里面。何用?正是为了祂永旨的完成。在启示录里面,神是呼召教会在「众圣徒的祷告」里,一尽公义之忿怒的职事,神要教会起来作「咒诅性的祷告」!否则永世不会引进来。

这样看来,愤怒之为用大矣哉!(所以脾气不好的人不要气馁 ,你们的脾气一旦得蒙救赎了,是最好的祷告勇士。)

## 放过莫比迪克!

美国著名小说家梅尔维尔(Herman Melville, 1819~1891)在白鲸记(Moby-Dick or The Whale, 1851)里,同时表达了人的愤怒发泄出来的时候,具有怎样的毁灭性的。莫比-迪克是一头白色抹香鲸的名字。匹阔德(Pequod)号捕鲸船船长亚哈意志坚定,聪明自大,有四十年海上丰富的捕鲸经验,对各个大洋的海象和鲸鱼的分布都非常熟悉。在一次捕鲸过程中,亚哈被莫比-迪克咬断了一条腿,从此决心一定要捕杀莫比-迪克复仇。他说:「不要对我不尊敬,就算是太阳得罪我,我也会出手痛击。」为了了此心愿,他聘请了船员在茫茫大海中追杀莫比-迪克。另外一位拉吉号的船长加迪纳劝亚哈罢手,因为追捕莫比-迪克太危险了,他因此丧子。

但亚哈心中的愤怒, 使他满脑子以报仇为念, 听不进任何的劝言。

最后匹阔德号捕鲸船和莫比-迪克三度遭遇,经过三场血战,船长亚哈奋身刺杀到莫比-迪克,却被鱼叉上的绳子缠住、落海身亡。捕鲸船撞翻,莫比-迪克不知去向,只有船员以实玛利生还。这部伟大的小说就是由这位生还者以第一人称的口吻,诉说出来的。

愤怒多可怕!报仇成功了没有?并没有,反而将自己的性命搭进去了。历史上真有这么一条的巨鲸叫做莫比-迪克的,1810~1859年间纵横太平洋半世纪,各国捕鲸船闻风丧胆,最后牠被一艘瑞典的捕鲸船捕获。莫比-迪克身上还插着十九支标枪,牠一生承受人类莫名其妙的愤怒。

在你的生命中是否也有莫比-迪克,你不时地向牠射出你愤怒的标枪呢?不,莫比-迪克不是那条大鲸,而是藏在我们心中可怕的愤怒,是藏在我们愤怒中可怕的罪瘾。著名的圣经劝慰家贝特勒(John Bettler)说,愤怒是一种「普世性的罪瘾」("a universal addiction")。让我们靠着主的恩典,放掉外在各式各样、转移我们注意力的「莫比-迪克」,而先去掉自己心中可怕的「莫比-迪克」吧。

1995/7/25, v.1; 1997/4/1, v. 1.1, MCCC 前名:灵魂的呼喊-由诗篇看愤怒 2003/3/16. MCCC, v. 2.0; 8/14/2016. CBCM. v. 2.1

祷告

祂能改变

让我们同心敬拜 创造天地的主 让我们齐声颂扬 全能的神 用大信心来赞美 主的慈爱长存

他要医治 祂要拯救 释放被掳的人 祂能改变改变 使水变成酒 祂能改变改变 化苦为甘甜 当我们心未感觉 眼未看见之前 祂已开始 祂已运行 祂正在成全

有情天2-12 词/曲:潘晓郁

## 本篇书目

Adams, Jay E. *The Christian Counselor's Manuel*. P&R, 1973. pp. 348-67专论如何处理愤怒情绪。

Allender, Dan B. & Tremper Longman III, *The Cry of the Soul: How our Emotions Reveal our Deepest Questions about God.* Navpress, 1994. pp. 55-77.

Collins, Gary R. Christian Counseling: a Comprehensive Guide. Word, 1980. 1st ed. pp. 100-15专论如何处理愤怒的情绪。此书有第二版。此处列的是首版, 有中译:柯盖瑞, 《心理辅导面面观》。大光, 1987 (?)。柯氏是大师级的辅导家, 主张圣经与心理学要合冶共用, (和Jay Adams者不同)。

Kidner, Derek. Psalms 1-72. (TOTC). IVP, 1973.

\_\_\_\_\_. Psalms 73-150. (TOTC). IVP, 1975.

附录:张师母(Carol)泛谈怒气

2016/8/11

(以下提及的劝慰[counseling]学教师,都是张师母于1996年在CCEF (Philadelphia)上基督教圣经劝慰学时的老师。他们都学术精湛、经验丰富,如今都著作等身,供应基督徒学习劝慰事奉的资源。详见www.CCEF.org.)

牛活经验中

怒气引发的往往比眼前的事件所表达的、更多。

许多人甚至对毁坏自己的事情,去据理力争、维护之,突显 人的扭曲面。敌意使得对方至为受苦。

\*对怒气真实之认知与解方,必须深入问题的核心方知。慢慢地动怒(雅1.19,出34.6f)

神如何知晓并赎回人怒气所带来的动力。

你个人怒气的「理论」 - 不论是否显露 - 都会强有力的影响 自我认识,并会影响你所有的关系,包括如何劝慰他人。

## 怒气表示 I am against that!

然而我们经验到的怒气,是既公义又败坏、是创造性又堕落的,(罕见的,也有救赎性的!)

- \*人受造有能力对于不对的事情,发出不悦的反应,并使出能力叫恶事归正。因我们是有道德感之人,包括看见不对的事时,会站在不赞同的立场(感受并表达不悦)、或带来行动(言行)。
- \*怒气总是做出有价值的判断,是一个道德性的议题。人生气时,是在表达出个人的价值观与诸观点,有声无声地向他人传递自己的价值观;所以基督说将来要按着人的话来定夺,因为言语表达出掌握人内心的事物。
- \*我们评估所有人事物,包括自己与神,都不可避免地使用人惯常的机制运作。而怒气只是表达出当人做出负面评估时所产生的某一力量、情绪。情绪是根据这事件和个人所在意的事物的冲突程度而带来的不悦反应。
- \*怒气是我们认为重要的事情没有被搞定(成我所认定的光景) 所做出的回应。
- \*若是蒙恩的人,他的怒气会是复杂的:其中可不难瞥见自己是按着神的形像造的、同时会暴露出自己因堕落而趋向邪恶、

也会展现出救赎主亲手重建的工程。这是人生的基调,虽然怒气 缠住我们,但救赎能解套。我们要一生求主:「免我们的债,如同我们免了人的债。」

## 化不悦为建设力的恩惠

有「化解不悦为力量」或「化不悦为建设力」的恩惠 (The constructive displeaseure of Mercy) – 如何在面对恶事时,还能爱下去! (这是圣经所描述神在解决难题时,实际操作的可行之法。) 怒气的对面

怒气的对面是漠不关心、是追求一己的龙心大悦(亦危机)!

\*使我们如何在神恩惠的工作下,重新来诠释「不悦」、漠不关心、和爱好?如何被改变而以新生命来面对人生的逆境?(挑衅、失望、挫折、背叛...)

\*这种恩惠所表现的,是人心所能绽放最大的能量。「道成了肉身住在我们中间,充充满满地有恩典有真理」,就是这种的展现。

### 怒气需要的恩惠

- 1. 耐心 慢慢地动怒
- 2. 饶恕-怒气总是关乎公不公平(根据个人观察到的公平!),然而饶恕本身就是满有恩慈的不公平。饶恕人乃一勇敢、头脑清楚的抉择,选择在恩慈下接受不公正待遇;它并没有轻忽错误,也没有为错误寻找托辞,或假装对方无心而为之。反之,得蒙饶恕乃是「我承认我欠了你,而你却免了我的债」(诗103篇),使人在真实的道德过犯全然得赦后,就有能力去饶恕人,而非报复人。真饶恕不是便宜地取代,它对双方都是正视问题、面对问题症结...。

所以化解不悦的恩惠,强力地涉入冲突,目的在于救赎,建

设性的目标。

- 3. 给予/行善(giving/charity): 面对真实的冒犯,仍然选择行善,纵使对方不配得。
- 4. 化解冲突 不是去修理人,而是去处理问题,并和好;不被怒气设限,而是因爱、为着更大的使命而活出生命见证。

#### John Bettler

Anger: An universal addiction.

我们就是可9.14 那个害癫癎病的孩子的光景,需要切切地来求告主。

「你(主)若肯」(可1.40)是我们最好的祷告。

只有借着祷告...然而我们常祷告不够;求主改变我的心,借 着福音的大能,赎回易怒的心。

## Paul David Tripp

罗马书12.9-21

Anger- One of God's Most Beutiful Characteristics

Redemption = drama of anger, James 1.19-20

The power of anger that has been over us has now been broken. 化解怒气为恩慈、爱...在我们身上成为可能,而冲突点就是我们的故事。其中,十架打破了咒诅...

祂的热心必成就这事,就是我们的盼望;是祂的义怒使我们 从怒气中得释放。

### David Powlison (1949~2019)

怒气带来的谎言:1. 怒气是在我里面。解决怒气即可,不必悔改!然而怒气既然处理的是道德议题,也就无需也不应透过发

## 泄、来解决问题。

- 2. 我的心告诉我,我向神生气是许可的。人因此转离神了, 而非凭信转向神。先知约拿的故事正反映这点人性的荒谬。
- 3. 我的问题是在对自己生气。我原谅自己就好了? 此亦为某种程度的抬高自己价值。谁来评断? 我说了算! 这只会引向假福音。但创造/救赎并不提供我们自我感觉良好。
- \*怒气有其后果,会带来回馈的路径,乃恶性循环;律法如明镜、又如脚前明灯;福音是桥梁,引入正确的伦理;唯有敬虔才会带来恩典的循环。
  - \*悔改与信心带来行为、情绪、心思上实际的转变。

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第廿四篇 我们是蒙爱之子~效法父神的完全(4.31-5.2)

读经: 以弗所书4.31-5.2

4.31—切苦毒、恼恨、忿怒、嚷闹、毁谤,并一切恶毒/阴毒,都当从你们中间除掉;4.32并要以恩慈相待,存怜悯的心,彼此饶恕,正如神在基督里饶恕了你们一样。5.1所以,你们该效法神,好像蒙慈爱的儿女一样。5.2也要凭爱心行事,正如基督爱我们,为我们舍了自己,当作馨香的供物和祭物,献与神。

诗歌:让我爱而不受感戴(Let Me Love and Not ...)

## 爱在人际关系

你们能想象吗?一个孤单的老人,戴着锁炼关在罗马的监狱中,却在书写人类最高贵的书信。这封信的主题是要告诉全人类神正在做的一项杰作:建立祂的教会。我们现在读的正是这卷书信一以弗所书。它的下半卷昭告天下,教会是什么。它用七道光打在世界的舞台上,从七方面显示新造教会的荣美:

我们乃是新造之子(4.17-24) 我们乃是圣洁之子(4.25-30) 我们乃是蒙爱之子(4.31-5.2) 我们乃是光明之子(5.3-14)

我们乃是智慧之子(5.15-20) 我们乃是顺服之子(5.21-6.9) 我们乃是刚强之子(6.10-20)

今天我们来看第三方面: 教会乃是蒙爱之子。

我们要怎样显示我们是蒙神大爱的人呢?人际关系,而且表现在待人接物的语言上。使徒在这卷书信里十分注重神的儿女的语言,不可说谎言、怒言、污言、淫词、妄语、戏语等等;然而在4.31他提及了苦毒的话。苦毒在一切的人际关系中,是最具破坏力的,也是最叫人感到痛苦的。使徒不但提及苦毒,还提及它的族群:苦毒、恼恨、忿怒、嚷闹、毁谤、恶毒/阴毒。保罗用了五个字眼来讲什么是苦毒,并用恶毒一字来总结它与罪恶之间的关联。

## 效法神的完全(5.1)

它的上文才说到我们都是受了圣灵的印记的人,等候得赎的 日子之来到(4.30)。大家想想,当主耶稣再来,整个宇宙都享受 到神的儿女自由的荣耀时,那是何等的喜乐啊:

3.20我们却是天上的国民,并且等候救主,就是主耶稣基督从天上降临。3.21祂要按着那能叫万有归服自己的大能,将我们这卑贱的身体改变形状,和祂自己荣耀的身体相似。(腓 3.20-21)

请问, 4.31的光景能够和得荣相配吗? 当然不能, 难怪今日圣灵会为我们担忧!想想我们将来必要得荣, 今日怎可心中带着苦毒呢?

那么我们当如何呢? 4.31-5.2正是为回答这个问题来的, 经文用了一系列的命令, 都是祈使语气:消极来说, 「一切苦毒…一切的恶毒都当…除掉」;积极来说, 「要以恩慈相待、存怜悯的心、彼此饶恕…凭爱心行事」。一言以蔽之, 「该效法神, 好像

### 第廿四篇 我们是蒙爱之子~效法父神的完全(4.31-5.2)

## 蒙慈爱的儿女一样。|1

「该效法神」原文是「你们要作神的效法者」,「效法」一字是名词,后接所有格的「神」是受词性,所以和合本的中译很好。「效法」(μιμητής x5)在LXX里十分罕用,在NT里保罗呼吁信徒们效法他,因为他在基督里生下了哥林多教会(林前4.15-16),还有个原因是因为他效法基督(林前11.1,参帖前1.6);但它「从未用指效法神」。<sup>2</sup>不过OT里是有「跟随主」的话语(民14.24,32.11-12,书14.8-9,14,撒上2.14,王上11.6,14.8)。最靠

许多注释者都指出弗4.25-5.2,与西3.8-14是平行经文。Andrew T. Lincoln 将之作成一对比表格,使我们一目了然。见Lincoln, *Ephesians. WBC*. (Word, 1990.) 298:

| 以弗所书              | 歌罗西书                 |
|-------------------|----------------------|
| 4.25 所以你们要弃绝谎言    | 3.8a 你们要弃绝这一切的事      |
|                   | 3.9a 不要彼此说谎          |
| 4.26 生气却不要犯罪      | 3.8b 恼恨              |
| 4.29 污秽的言语一句不可出口, | 3.8b 并口中污秽的言语        |
| 4.31 一切苦毒、恼恨、忿怒、嚷 | 3.8b 恼恨、忿怒、恶毒、毁谤     |
| 闹、毁谤,并一切恶毒/阴毒,都   |                      |
| 当从你们中间除掉          |                      |
| 4.32 并要以恩慈相待,存怜悯的 | 3.12 就要存怜悯、恩慈、谦虚、温柔、 |
| 心,彼此饶恕,正如神在基督里    | 忍耐的心                 |
| 饶恕了你们一样           | 3.13 总要彼此饶恕;主怎样饶恕了你  |
|                   | 们,你们也要怎样饶恕人          |
| 5.1 好像蒙慈爱的儿女一样    | 3.12 你们既是神的选民,圣洁蒙爱的人 |
| 5.2 也要凭爱心行事       | 3.14a 在这一切之外,要存着爱心   |

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lincoln, Ephesians. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Calvin's Commentaries: The Epistles of Paul the Apostle to the Galatians, Ephesians, Philippians and Colossians. Rev. ed. 1556. (ET: Eerdmans, 1965.) 11:195. 加氏认为4.32与5.1是连成一气的。

近「效法神」的思维是主对祂的百姓说的话,「你们要圣洁,因为我耶和华你们的神是圣洁的。」(利19.2)换言之,我们要效法神,好像圣洁的儿女一样。

与以弗所书5.1的话, 「该效法神,好像蒙慈爱的儿女一样」, 最靠近的经文是耶稣的平原宝训(路6.35-36):

6.35你们倒要爱仇敌,也要善待他们,并要借给人不指望偿还,你们的赏赐就必大了,你们也必作至高者的儿子;因为祂恩待那忘恩的和作恶的。6.36你们要慈悲(οἰκτίρμων),像你们的父慈悲一样。

## 它的平行经文在登山宝训(太5.44-45, 48):

5.44只是我告诉你们,要爱(ἀγαπᾶτε)你们的仇敌,为那逼迫你们的祷告。5.45这样就可以作你们天父的儿子;因为他叫日头照好人,也照歹人;降雨给义人,也给不义的人。...5.48所以,你们要完全,像你们的天父完全一样。

耶稣吩咐我们要用属神的爱来彰显我们是天父的儿女。

就教义来说,以弗所书5.1是末世的儿子的名份大恩惠、在今日的发酵。不错,在末日我们的身体都要得赎,都要像父神一样,这样,我们可以面见祂的真体(约壹3.2),可是在今天呢?凡是向父有这荣耀指望者,就当今日追求圣洁(约壹3.3)、慈爱(路6.36,太5.44)。最奇特的是主用「完全」(τέλειος)这个字眼,来描述那些彰显天父恩慈的人,「复制出家中成员的样式」。<sup>3</sup>

## 苦毒族群当除(4.31)

末日的荣耀带动了今生一连串的指令,使我们今日彰显父神的完全:除掉一切苦毒、以恩慈相待/存怜悯的心、彼此饶恕、凭

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Peter T. O'Brien, *The Letter to the Ephesians*. Pillar NTC. (Eerdmans, 1999.) 352.

### 第廿四篇 我们是蒙爱之子~效法父神的完全(4.31-5.2)

爱心行事。第一点是消极的,但在神的儿女现实的生活,苦毒常成了我们跳不过的高栏,于是我们这群将来必要得荣的儿女,今日统统困在忧郁潭里,我们的灵命始终停留在侏儒阶段,太可惜了。

### 人有责任顺服

一切苦毒都「当除掉」(ἀρθήτω)的动词是被动语态!这是什么意思?难道除掉苦毒是神的事,我们只是被动承受而已吗? Andrew T. Lincoln注释道,

这个祈使式的被动形式并非一种属神的被动,用来指明所要求的动作是神的事、而非人的事;它乃是一种表达上的变化而已。<sup>4</sup>

## 讲得更清楚一点,

将一切的恶毒除掉,肯定不是单单靠着人为大力士般的努力 达成的。神自己一定要做成这事,同时人也蒙召不可抵挡 「恶毒」之除掉,而要尽其全力将属乎旧人的败坏「脱去/弃 绝上(4.22, 25)。<sup>5</sup>

神固然有祂的绝对主权要除掉人里面一切的苦毒,但人也有责任 要顺服主,不可消灭圣灵在我们里面的感动,不可蔑视圣灵的担 忧,不可忽略圣灵的叹息。

## 苦毒难以和解

什么是苦毒(πικρία)呢? 4.27说「不可给魔鬼留地步」;可是 人在生气时最易犯罪,尤其是口不择言,于是就含怒到日落。罪 欲一旦在我们心中怀胎了,它就开始成长(雅1.14-15),苦毒就滋

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lincoln, *Ephesians*. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Markus Barth, *Ephesians. The Anchor Bible*. (Doubleday, 1974.) 522.

生了。苦毒之为罪的特点,亚里斯多德描述它是「一种心态,会产生持久的忿怒,难以调停、和解,可将怒气持续到很长的一段时间。」<sup>6</sup> 苦毒的根源不是外来的,它就在我们罪性的败坏里面。这是原罪论。但是靠主恩,别让它被外在的试探牵引出来(雅1.14)。

### 利亚对比拉结

利亚和拉结是一对姊妹花,应该都很美丽,只是放在一起,姊姊就被比下去了,因为「利亚的眼睛没有神气(٦)),拉结却生得美貌俊美。」这一节不容易翻译,大部份的英译都跟着LXX,将¬¬¬字译为weak。NLT将它译为no sparkle,其意思与和合本是一致的。从小利亚就被妹妹比下去了,心中很难没有心结。

雅各是拉结的心爱,两人心心相许,这是大家都知道的。结果七年的等候期到了,她们的父亲拉班摆了雅各一道,而利亚成为共谋,她再怎么说都难辞其咎。从那一天起,姊妹两人的心结就白热化了。创世记29.31-30.24是二妻与二妾四人在勾心斗角,而神在其中进行祂的计划。两人心中都有苦毒,可是拉结走出来了,为什么呢?因为她开始和雅各吵,没有用;雅各说得很对:「叫你不生育的是神,我岂能代替祂作主呢?」(30.2) 最后她学会了到主面前祷告:

30.22神顾念拉结,应允了她,使她能生育。30.23拉结怀孕生子,说:「神除去了我的羞耻」,30.24就给他起名叫约瑟,意思说:「愿耶和华再增添我一个儿子。」

大概约瑟还小的时候,拉结死于生便雅悯的产难。但是我们从约瑟的品格塑造,可以推断母教成功。拉结在生养约瑟兄弟的过程,她已经胜过原有的苦毒,而这种生命的胜利可以反映在儿子的

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Barth, Ephesians. 521. Cf. O'Brien, Ephesians. 350, fn 330.

## 品格上。

相形之下,利亚不是如此。在她的帐棚下长大的五个孩子都出问题。老大流便犯乱伦罪(创35.22, 49.3-4, 代上5.1),老二西缅与老三利未犯了示剑惨案,他们的「怒气暴烈可咒,他们的忿恨残忍可诅」,遭到了父亲的咒诅(创49.5-7)。老四犹大与媳妇犯了乱伦罪(创38章)!女儿底拿给雅各家几乎带来了灭族危机(创34章)。五个儿女的教养都失败了,与利亚的自卑感、嫉妒、苦毒脱不开关系;他们从小就在帐棚里听到母亲极其恶质情绪的言语宣泄出来,他们很难不成为牺牲品。

## 哈拿不再忧愁

哈拿出嫁前,应该是个阳光女孩。结婚以后数年就是不孕;或许因为这个缘故,以利加拿(他的先生)就娶了二夫人毘尼拿,她真为丈夫生儿生女。这人真不是省油的灯,看准了大夫人不育,她就「作她的对头,大大地激动她,使她生气。」以利加拿看到这样的情景,只能多疼哈拿一些,没有用,毘尼拿肯定变本加倍奚落哈拿,使得她泪以洗面,茶饭不思,陷入忧郁里(撒上1.1-8)。

苦毒已暗中滋生了。但感谢神的是,哈拿来到主的施恩座前求,圣灵为她叹息,神听到了,并且透过祭司以利的口告诉她,「妳可以平平安安地回去。愿以色列的神允准妳向祂所求的!」她从圣所走出去时,「面上再不带愁容了。」(1.18) 她已靠主恩典,拔去在她里面暗暗生出的苦毒了。她不知道是神故意不让她怀孕的,她也不知道神在她身上还有一个伟大的划时代的计划正在进行,但她知道神是良善的神,祂的慈爱永远长存。所以她尽管来到施恩座前求。

### 约伯脱茧而出

义人约伯也被苦毒困扰过。他在神的风评中是「完全、正直

、敬畏神。」(伯1.1) 在天上发生的属灵的争战,他不知道,他只痛苦地知道临到他身上接二连三的打击,叫他失去了一切,除了还一息尚存。他在极度的痛苦中敬拜神,「不以口犯罪」(2.10,参1.22) 但是他心中怎么想呢?在第三章我们看到他在自我咒诅。

我们可别像约伯的三友也对他落井下石,毕竟我们一点没有经历到他的苦难。世态炎凉叫他不胜唏嘘;他在苦难之中看透了人性。他曾做过诸般的社会公义,而今遭难了,昔日受惠的仆婢(31.13)、贫寒~寡妇~孤儿(31.16-17)等,都当有所反哺吧。他们怎样对待约伯呢(伯19.13-20)?

19.13 祂[神]把我的弟兄隔在远处,使我所认识的全然与我生疏。19.14 我的亲戚与我断绝,我的密友都忘记我。19.15 在我家寄居的和我的使女,都以我为外人,我在他们眼中看为外邦人。19.16 我呼唤仆人,虽用口求他,他还是不回答。19.17 我口的气味,我妻子厌恶。我的恳求,我同胞也憎嫌。19.18 连小孩子也藐视我;我若起来,他们都嘲笑我。19.19 我的密友都憎恶我,我平日所爱的人向我翻脸。

我的同胞(17)直译是「我的子宫的儿女」,或指他其他的儿孙。 受惠者翻脸不认人,叫他何等地伤痛。他知道神的手在攻击他, 他被神弃绝了,而他更大的痛苦是被整个社区弃绝了(19.13-22)!

然而他的苦毒不是对人,而是对神!「你向我变心,待我残忍,/又用大能追逼我。」(30.21) 神是他的对头 (伯6.4, 10.8-14, 13.24, 16.7-14, 19.7-12)! 他甚至大胆说,神是杀死他的那位(13.15, 16.18)!

约伯记很精采,其峰回路转在于他来到中保的跟前,使他有求告之路:他在期盼「中间听讼的人」(9.33)→「在天有我的见证、在上有我的中保」(16.19)→那位代求者是「朋友」(16.20 NIV译法)→救赎主/辩护者(19.25 神性的, 祂就是神)。诸位我们

### 第廿四篇 我们是蒙爱之子~效法父神的完全(4.31-5.2)

这一生在事奉中很有机会甚至对神产生苦毒,不要忘掉约伯,他得胜了,脱茧而出,因为他找到中保的施恩座,是他切切祷告的地方。

## 逐渐高升族群

苦毒永远不是静态的,它会一直恶化。「保罗在这里所写出来的清单,显然是渐渐向上的。」<sup>7</sup> 这份清单有如作者对怒气的起诉书 –

他的起诉加添了修辞学的力道,因为在这份巨细靡遗的清单里,有一项进程,是由怒气内在的中心(苦毒)开始,经过早期的喷发(恼恨),并稳定地化脓(忿怒),然而外在地表现出来(嚷闹),最后公然地伤害别人(毁谤)。<sup>8</sup>

这一幕好像在教会界不时上演的戏剧,使徒并不讳言地将它描绘出来,作为我们每一个教会的警诫:我们千万不要落入撒但的诡计中,当然更别陷入这个泥淖里。第一道关卡是在4.26-27。苦毒的形成是因为我们在生气中犯罪了。如果当天不立刻靠着主的恩典将心中的怒气排除掉,撒但一定登堂入室,将苦毒播散在我们心中-而且让我们觉得我们是在发义怒。

约拿曾对神大发怒气,而且胆敢对神说,「我发怒以至于死,都合乎理。」(拿4.9) 神很幽默,并不责备他,只是安排了一条虫子,将他遮阳的蓖麻咬到枯槁,然后又兴起热风吹他,使他发昏求死。约拿的求死是假的,真要求死的人还怕烈日炎风吗?

## 主的馨香榜样(5.2b)

对于肆虐人类的苦毒族群,主的命令是都当除掉。不过这段

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> O'Brien, Ephesians. 349.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lincoln, *Ephesians*. 309.

经文还有积极的命令,就是呼召我们效法神,做蒙爱的儿女(5.1)。

怎么做蒙爱的人呢?有一位榜样,就是主耶稣,祂「爱我们,为我们舍了自己,当作馨香的供物和祭物,献与神。」(5.2b)这爱是救赎性的爱;神的爱唯有借着救赎才能表露得淋漓尽致。

天父曾数次地针对耶稣对众人宣告说,「这是我的爱子,我所喜悦的。」(太3.17//可1.11/)路3.22;太17.5//可9.7;太12.18;路20.13)「爱」(ἀγαπητός)这个形容词是「特别指那位独子,父母的爱全都贯注在他身上。...这小孩蒙爱,有了安全感,因此就感到满足了。」这个字眼用在LXX的翻译上,就更看得清楚:它三次用在创世记22.2,12,16里的「你的儿子、就是你独生的儿子」("τὸν υἱόν σου τὸν ἀγαπητόν")。9这位神所爱的独生子,是祂的最爱;而祂所展现出来的,正是神阔长高深的救赎之爱,我们是承受者。那么,当我们成为蒙爱之子时,要问我们自己,我们感受到作神的独生子的大爱吗? – 这正是我们要展现出来的。

「正如」(5.2b καθὼς)说明主的十架救赎之爱是我们的「根基与模式」。 $^{10}$  「爱…舍了」(ἤγάπησεν...παρέδωκεν)这两个动词都是过去式,「是特别回头指着十字架的作为的。」 $^{11}$  最感人简捷的陈述是在加拉太书2.20,「祂是爱我,为我舍己。」(参可9.31, 10.33, 14.41) 但另一面,基督是「从创世以来被杀之羔羊」(启13.8 KJV, NIV),今天祂已进入荣耀了,在神宝座那里「像是被杀过的」(ἐσφαγμένον ptc, pft),因此,十字架是永远常新的。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Harold W. Hoehner, *Ephesians: An Exegetical Commentary*. (Baker Academic, 2002.) 645.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Lincoln, Ephesians. 311.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Hoehner, Ephesians. 647.

#### 第廿四篇 我们是蒙爱之子~效法父神的完全(4.31-5.2)

以弗所书5.2的「馨香」(ὀσμὴν εὐωδίας)这个希腊文词串在 LXX里出现43次,最具代表性的意义是在创世记8.21,即挪亚出 了方舟以后的献祭,「耶和华闻那馨香之气,就心里说:『我不 再因人的缘故咒诅地。』」唯有基督的十字架是叫神悦纳的原 因。

# 十架大爱呼召(5.2a)

故此, 主呼召并命令我们, 「要凭爱心行事。」它的细节陈 述在4.32。

### 要以恩慈相待(4.32)

恩慈(χρηστός)之意可从它用在神身上,就更加明白:

路加福音6.35, 「你们倒要爱仇敌,也要善待他们,并要借给人不指望偿还。你们的赏赐就必大了,你们也必作至高者的儿子,因为祂恩待那忘恩的和作恶的。」

罗马书2.4, 「还是你藐视祂丰富的恩慈、宽容、忍耐,不晓得祂的恩慈是领你悔改呢? |

彼得前书2.3, 「你们若尝过主恩的滋味,就必如此。」

这个字眼的发音和「基督」很像!真的,恩慈确实是主自己的美德、属性。因为神是恩慈的,所以祂对我们就很宽容,很能忍耐我们。祂很能给予,当祂给予我们时,不指望我们偿还祂什么。我们这班人常是忘恩负义的,祂是否就想要报复我们呢?不,祂容忍我们,因为祂是恩慈的,而且祂的恩慈是丰富的。不只如此,作恶的人祂也恩待的。不过,主的恩慈是有目标的,祂要领我们悔改。

一个人为何会觉得苦毒?因为他受伤了,觉得有人亏待他了,占了他的便宜。如果我们尝了主恩的滋味,有份于祂的恩慈的丰富,会觉得苦毒吗?

耶稣说, 「施比受更为有福。」(徒20.35) 我们怎么给得出去呢? 因为我们变得像主那样的恩慈了。「爱是恒久忍耐,又有恩慈(μακροθυμεῖ, χρηστεύεται)...。」(林前13.4) 许多基督徒在归主以后, 性情都改变了。从前是跟人斤斤计较的, 生怕吃一点亏的。

有一位弟兄自己都觉得奇怪:从前他上班在高速公路上开车,最恨有人超他的车。若有人短程切入到他的前面,他一定以牙还牙,把车超回来。在他信主受洗以后,奇怪了,别人超车就让人去超,他一点没有动力想要把车超回来。

有的姊妹归主了,在孝顺父母的事上,不会再和自家的兄弟姊妹计较。别家少做一些,我就高高兴兴地多做一些。也不会和自己的手足们争财产。有的家庭很奇怪,尽孝时,好像不是兄弟们的事,常是姊妹在忙碌,等到分遗产时,父母有时会多给或只给儿子们!女儿们会伤心吗?心宽一些吧,做个恩慈的人。

4.32要我们互相以恩慈相待;这样,教会就形成一种新文化,人人都要给予别人,宽容对人。很多从大陆来的朋友之所以信主,就是因为他们到了教会以后,亲眼看到这种叫他难以置信的现象,因而被众人的爱心感动,而心悦诚服归主。恩慈是对付苦毒的特效药。心中有恩慈,绝不会落入苦毒。

### 要存怜悯的心(4.32)

怜悯(εὕσπλαγχνοι)比恩慈要更有力,因为它是神赐给不配得者的恩惠。这是属神的美德。当我们怜悯人时,我们是从神的角度去思考事情,替神来办事,让人感受到神的恩惠。怜悯是给那些不配得的人,唯独是因为神是怜悯人的神,不配的人才会得到神逾格的恩典。

有一对夫妇七十几了,到美国来帮助媳妇照顾两个孙子,儿子才三十几就心脏病突发过世。有时他们会到乡下女儿家住住。

#### 第廿四篇 我们是蒙爱之子~效法父神的完全(4.31-5.2)

他们的心中满了酸楚,儿子死了,白发送黑发,女儿家住起来也不痛快,他们会跟父母计较。在这样的心情下来到了松柏团契。我的妻子很快地就请他们来我们家便餐,上海菜,他们都是上海人。他们就住在我们社区后,可以穿过树林走过来的。当他们在餐桌一坐下,杨伯伯就哭了,而且哭了许久。看到那一餐饭,他们差不多就归主了。他们离开上海好一阵子了,也好久没有吃到家乡菜,在伤心苦楚的心情下,他们要怎么感觉得到神还爱着他们呢?当有人这样接待他们时,他们又深感不配,「为什么有人对我们这么好呢?」神真是怜悯他们,在他们的人生最低谷时,神记念他们。

### 尤要彼此饶恕(4.32)

要澈底破除苦毒,彼此饶恕是最重要的。世俗讲饶恕常用的诉求就是你不肯饶恕人,倒霉的是你自己。看看「囚」这个字,是谁被关在你的心房里,别人?别人才不知道,他仍旧在外海阔天空呢,是你自己被关在你的心牢里,快乐吗?所以要饶恕;甚至连许多基督教的书籍都这么写的。有没有错?没有错,但绝对没有到位,因为真正的赦免来自加略山。

以弗所书4.32b的「正如」(καθως)表达了「比较与原委」的力量,<sup>12</sup> 唯独基督的钉十字架的赦免是模式、也是动力。

### 虎虎虎的故事

渊田美津雄(Mitsuo Fuchida)是率领日本飞机轰炸珍珠港的指挥官(1941/12/7); 「虎~虎~虎!」就是从他口中说出来的。<sup>13</sup> 他参预了太平洋战争的每一场战役, 奇怪的是每次都逃脱了死亡。

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Lincoln, Ephesians. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Prange, *God's Samurai*. 比较与他的归正有关的几章是23-26诸章。184-210。 内文的括弧内数字是页数。

原子弹轰炸广岛的前一天和后一天,他都在;当天却逃过了。日本人在米苏里号(*Missouri*)军舰上投降,他也在,但他活着比死了还要痛苦,心中只有恨。

1947年春有150位战俘由美国回来,他去看老友金崎(Kanegaski),听到美军没有任何暴行,他失望了。但他听到了一个感人的见证,是渊田一生转捩点。(202) 当金崎等人在集中营时,一位18岁的佩芝(Margaret Peggy Covell)来服事他们,非常有耐心、爱心、温柔、礼貌。日本战俘都她所感动。「妳为什么来做义工呢?」「我的父母做宣教士,被你们日本人杀害了。但神要我来爱你们,做他们想做而没有做完的事。」佩芝的父母是被日军斩首的。渊田听了犹如雷击,「这个美丽的故事折服了我,使我羞愧。」这对宣教士夫妇死时是一同祷告,但他很想知道他们在祷告什么。

次年渊田想读圣经,当他读到了路加福音23.34耶稣的祷告 - 「父啊!赦免他们;因为他们所做的,他们不晓得。」 - 时,他 肯定这一定是那对宣教士夫妇殉道前的祷告。「泪水在渊田的眼睛里夺眶而出,他的漫长旅程已经走到了尽头。」他得救了,并成为日本有能力的福音使者。

我们常读主祷文,其中说「免我们的债,/如同我们免了人的债」(太6.12),是什么意思,我怕我们常误会或忽略了。得到主的赦免是有条件的!主深怕我们不明白,在下文紧接着说,

6.14你们饶恕人的过犯,你们的天父也必饶恕你们的过犯; 6.15你们不饶恕人的过犯,你们的天父也必不饶恕你们的过 犯。

路加福音的主祷文版本就一清二楚:「赦免我们的罪,/因为我们也赦免凡亏欠我们的人。」(路11.4a)

#### 第廿四篇 我们是蒙爱之子~效法父神的完全(4.31-5.2)

### 潮起潮落两次

诸位, 你们读过宣教士贾艾梅(Amy Carmichael, 1867~1951) 的若么? 一字一句发人深省, 我引用一句:

若我说,「我愿意饶恕,可是我不能忘记!」似乎那位每天两次把世界上所有海滩的沙都洗净的神,无法洗去我脑海中那些仇恨的记忆;那么,我就还是丝毫不懂加略山的爱。

你懂得加略山的爱吗?你得救了没有?

# 贵在跨出首步

最后我们来看马太福音5.23-24的话:

5.23所以,你在祭坛上献礼物的时候,若想起弟兄向你怀怨, 5.24就把礼物留在坛前,先去同弟兄和好,然后来献礼物。

谁先跨出第一步去寻求和好?理亏的一方呢?还是理较不亏的一方呢?我们得罪了父神,是父神来向我们和好的呢,还是我们主动地向父神和好呢?「<sup>5.18</sup>一切都是出于神;祂借着基督使我们与祂和好…<sup>5.19</sup>这就是神在基督里,叫世人与自己和好,不将他们的过犯归到他们身上。」(林后5.18-19)是理丝毫不亏的神主动要与我们和好、求我们与祂和好!

「若想起弟兄向你怀怨」,很可能你没错,事端都是他挑起的;可是主的话怎么说,你若想起…岂止如此,可能你都气到不行了,那么怎么办呢?报复他?给他穿小鞋?远离他?甚至毁谤他,容许苦毒在我们心中滋生?当然不可。主说,别来到我跟前祷告,也别事奉了,去,主动去与对方和好!

早年在普林斯顿教会服事,黄小石长老(若歌教会)不时来我的教会讲道。有一次讲完道后,一位弟兄跟他讲了很久的话。黄长老走时跟我讲了简单的几句话:某某弟兄跟我讲话讲了很久,我只跟他讲了一句话:「弟兄,你服事主有喜乐没有?」「没

有。」「如果当你服事主到没有喜乐时,你就要停下来。」按照 登山宝训的教训,停下来还不够,还要主动去和弟兄和好。跨出 第一步,神迹就发生了,神也要带领你突破,迈向海阔天空。

2022/3/6. RaleighCCC

# 祷告

让我爱而不受感戴(Let Me Love and Not ... H381) 让我爱而不受感戴 让我事而不受赏赐 让我尽力而不被人记 让我受苦而不被人睹 只知倾酒而不知饮酒 只想壁饼而不想留饼 倒出生命来使人得幸福 舍弃安宁而使人得舒服 不受体恤 不受眷顾 不受推崇 不受安抚 宁可凄凉 宁可孤苦 宁可无告 宁可被负 愿意以血泪作为冠冕的代价 愿意受亏损来度旅客的生涯 因为当你活在这里时 你也是如此过日子 欣然忍受一切的损失 好使近你的人得安适 我今不知前途穷有多远 这条道路一去就不再还原 所以让我学习你那样的完全 时常被人辜负心不生怨 求你在这惨淡时期之内 擦干我一切暗中的眼泪 学习知道你是我的安慰 并求别人喜悦以度此岁

Let Me Love and Not Be Respected. acribed to St. Francis of Assisi MIMI Irregular. Mimi Lam 林知微, 1976

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第廿五篇 我们是光明之子~表明生命之道(5.3-14)

读经: 以弗所书5.3-14

5.3但是淫乱、并一切的污秽或是贪婪,在你们中间连提都不可,方合圣徒的体统。5.4淫词、妄语和戏笑的话,都不相宜;总要说感谢的话。5.5因为你们确实的知道:无论是淫乱的,是污秽的,是有贪心的,在基督和神的国里都是无分的。有贪心的,就与拜偶像的一样。5.6不要被人虚浮的话欺哄;因这些事,神的忿怒必临到那悖逆之子。

5.7所以,你们不要与他们同伙,5.8因为从前你们是暗昧的,但如今在主里面是光!行事为人就当像光明的子女,5.9因为光明所结的果子就是一切良善、公义、诚实;5.10总要察验何为主所喜悦的事。5.11那暗昧无益的事,不要与人同行,倒要责备行这事的人,5.12因为他们暗中所行的,就是提起来也是可耻的。5.13凡事受了责备,就被光显明出来,因为一切能显明的就是光。

5.14 所以主说:「你这睡着的人当醒过来,从死里复活!」基督就要光照你了。

诗歌:蒙圣灵的安慰(The Comfort of The Holy Ghost)

# 属灵的爱莲说

大家来回味一下中学时代读的爱莲说:

水陆草木之花,可爱者甚蕃。晋陶渊明独爱菊;自李唐来,世人甚爱牡丹。予独爱莲之出淤泥而不染,濯清涟而不妖,中通外直,不蔓不枝,香远益清,亭亭净植,可远观而不可亵玩焉。予谓:菊、花之隐逸者也,牡丹、花之富贵者也,莲、花之君子者也。噫!菊之爱,陶后鲜有闻;莲之爱,同予者何人?牡丹之爱,宜乎众矣。

北宋 周敦颐(1017~73), 1063

这一段经文可以说是圣经里的「爱莲说」!

这段经文措辞比起前面者,要强烈多了。诸位是否觉得5.3的「但是」(δὲ 和合本未译)为本段转得有些不自在?前面才讲完我们是蒙爱之子,紧接着,文锋一变,讲到神的儿女而今处在社会的「淤泥」之中!什么淤泥呢?乃是泛滥的性文化,古今中外皆然,只要堕落的人性没有改变,这段经文的批判世风永远是对的。其实我们在前面的4.25-30看过「我们乃是圣洁之子」,为什么在5.3-14还要再有一段经文讲关乎圣洁之事呢?不错两者都在讲成圣,然而4.25-30是面对人性内在的败坏而讲,而5.3-14则是面对性犯罪文化外在的堕落而讲。¹在这样的背景下,神的儿女蒙召要做光明之子,其对比是很强烈的。

# 原罪侵入性别(5.3-4)

初代教会碰上了当时罗马社会败坏的性淫乱风气,教会传道人采取了禁欲的策略,坚壁清野,这样做「方合圣徒的体统」吗?其实是矫枉过正。婚姻与性都是神的恩赐。性别之分首见创

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 317.

### 第廿五篇 我们是光明之子~表明生命之道(5.3-14)

世记1.27, 「神就照着自己的形像创造人,/照着神的形像,祂创造了人;/祂创造他们,有男有女。」可见性别之分是创造在人的形像里的!

有了性别才有性生活与婚姻。圣经很清楚地是将性生活规范 在婚姻生活之内的(创2.24-25)。到了复活的时候, 「人也不娶也 不嫁, 乃像天上的使者一样」(太22.30), 换言之, 婚姻与性生活 到今生为止; 然而人之形像内的性别却是永恒的。

### 淫乱破坏性事(5.3)

什么是淫乱(πορνεία)呢?这个字在NT里出现26次,除了七次在启示录里作为灵意的使用外,其他的出处都指着不合律法的性行为、性关系说的。在本段里,它和污秽(ἀκαθαρσία)、贪婪(πλεονεξία)一同出现。这里的污秽是指由淫乱而来的性污秽,这两个字眼在四处NT经文里同时出现(帖前4.3, 7, 加5.19, 林后12.21, 西3.5)。

贪婪一字与淫乱同时出现在一些间约时代文学里,<sup>2</sup>在帖撒罗尼迦前书4.6-「不要一个人在这事上越分,欺负(πλεονεκτεῖν)他的弟兄;因为这一类的事主必报应,正如我预先对你们说过、又切切嘱咐你们的。」-里,「欺负」这个动词与「贪婪」这个名词,是同系的。那么这里所说的欺负有什么更深的涵意呢?

其上文说,主的命令、神的旨意就是要我们成圣,「<sup>4.3</sup>远避 淫行…<sup>4.4</sup>用圣洁尊贵守着自己的身体;<sup>4.5</sup>不放纵私欲的邪情,像 那不认识神的外邦人。」然后说,我们不可「<sup>4.6</sup>在这事上越分, 欺负他的弟兄,因为这一类的事主必报应。」这里的「欺负」乃 是贪婪的性行为,而且是同性恋!圣经的话很重,「主必报 应」。这种性贪婪本身是性污秽,沾染的人等于弃绝神,显明这

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lincoln, Ephesians. 322.

人是在救恩之外。

淫词污染社会(5.4)

淫乱不但是犯罪的性行为,它更宣泄在言语之间。第四节提及了「淫词、妄语和戏笑的话」(καὶ αἰσχρότης καὶ μωρολογία ἢ εὐτραπελία 弗5.4)。如果人的性犯罪只是去做那些事而已,只有涉及双方知道这件罪行。可是犯罪的人用言语将这些罪描绘出去后,它的渲染力可就不可同日而语了。第四节提及的三个字,在新约里都只出现一次,这类的插科打诨在大众媒体里,已经变成正轨了,反而正经的文艺表达变成泥古不化,没有销路了。

# 人的城神的城(5.5-6)

在圣奥古斯丁的眼中,人类的历史只有两座城:人的城与神的城,而且两者之间的对比是鲜明的、决绝的。

在这段经文里,我们看见不当的性行为与性语言,都与圣徒的体统不合。不但如此,神的话十分决断:讲这种话、做这种事的人乃是「悖逆之子」(5.6),他们「在基督和神的国里,都是无分的。」(5.5) 他们与圣徒分属两个不同的国度,不当的性言行不仅是个人的言行,也是与神国敌对之国度的表现!当我们有这样的心思与言行时,首先当自问,我是顺服之子、还是悖逆之子呢? 是光明之子、还是黑暗之子呢?

# 伊甸温柔不再

亚当第一眼见到夏娃时所讲的话 - 「这是我骨中的骨、肉中的肉,可以称她为女人,因为她是从男人身上取出来的。」(创2.23) - 如今还听得到吗?人类被逐出伊甸园后,夫妻之间的谈话,我们听到的是暴戾之声:

4.23拉麦对他两个妻子说: 亚大、洗拉,听我的声音; 第廿五篇 我们是光明之子~表明生命之道(5.3-14)

拉麦的妻子, 细听我的话语:

壮年人伤我,我把他杀了; 少年人损我,我把他害了。

少牛八坝状,我们吧苦了。 4.24世本注吟 — 黄ヤレ☆

4.24若杀该隐,遭报七倍; 杀拉麦,必遭报七十七倍。

拉麦是该隐这边的第七代(创4.17-18)。拉麦肯定很自鸣得意,把他粗暴的言语写成诗唱出来,他的极端的自我中心是原罪在他生命中的极度膨胀。试想,他的性道德会是怎样的一种光景?

### 另一挪亚洪水

挪亚时代的人类是怎样堕落的?创世记6.1说,「神的儿子们看见人的女子们美貌,就随意挑选、娶来为妻。」当时的人「罪恶很大,终日所思的尽都是罪恶。」(6.5) 那些罪恶有很大的成份是贪婪的性犯罪。

何谓「神的儿子们」呢?是旧约难解的经文之一。有四解:(1)塞特的后裔,(2)堕落与人类通婚的天使,(3)君王,(4)这些人是人,乃是「堕落的天使离开了他们的居所,而住在人类暴君和战将的身上,于是他们就成了地上的强人了。」我以为第四种的诠释最好。<sup>3</sup> 如果我们接受这样的解释的话,我们可以想象灵界借着贪婪的性泛滥文化,会带给人类怎样的混乱了。

### 神高规格介入

挪亚时代的败坏不会变好,只会更坏。这样,我们不会惊讶 使徒为何会在这段经文里,用这种充满战斗性的语言,来暴露性 泛滥的文化,是怎样地危及人类文明,以至于神必须高规格地介 入,建立祂的国度,以反制撒但的入侵。

\_

<sup>3</sup> 同上书, 182。

迦南人的宗教都各自有它们的偶像,而且这些偶像常与性犯罪牵连在一起。当一个人「放纵私欲时,贪行种种的污秽」(弗4.19),他的感觉是他在膜拜他心中的偶像!「有贪心的,就与拜偶像的一样」(5.5)一语显示,躲在败坏的性文化之后的,乃是鬼魔的权势,他在暗处里兴风作浪,激发人性里的贪婪,使得性泛滥一发不可收拾。哥林多教会有人娶继母的乱伦(林前5.1-8);当地的性文化之堕落刻画罗马书1.26-27,那是同性恋,放在今日的社会里,适用。(保罗是主后57年在哥林多写这卷书信的。)以弗所城是亚底米女神为主要偶像崇拜的城市,道德风气的败坏可想而知。保罗在这里指出,这是一场道道地地的属灵争战,不只是教会兴亡,人类文明的存废,也在此一仗!

# 神国入侵今世(5.4b)

这里用「悖逆之子」一语,就说明这世界原来都是属于主的;当亚当堕落时,全世界就沉沦了,「都卧在那恶者手下」(约壹5.19)。面对这一切,基督来了,「天国近了,你们应当悔改。」(太4.17)悔改就是离弃以往的生活方式,过圣洁的生活,进入神的国度。

怎样反制呢?「总要说感谢的话。」(5.4b) 你相信你的婚姻是神所配合的吗(可10.9)?每一对婚配都有奇妙的姻缘际会,我们都应当经常为此感谢。「神所配合的,人不可分开」一语正确的领会乃是,「三股合成的绳子,不容易折断。」(传4.12c) 婚姻是两人之间的事,怎么有第三股参加进来呢?那第三股乃是将我们配合在一起的神。祂以永远的爱爱我们,并用这爱吸引我们彼此相爱(参耶31.3)。为此,我们要天天感谢神。如果我们能为日用的饮食天天感谢祂,我们就更能为恒久的爱情与婚姻感谢祂了。

在这样的感激之情下,人尊重神,也就珍惜婚姻与配偶,淫乱的罪恶根本没有裂隙可以渗入,更别说生根滋长,这个试探圣

第廿五篇 我们是光明之子~表明生命之道(5.3-14)

徒的念头必将消失得无影无踪。

今天打开社会大众的媒体,「淫词、妄语和戏笑的话」如水银泻地(5.4),到处泛滥。但是心存感谢之心的人,他会怎样看自己的婚姻呢?我将箴言5.15-19的代名词稍作修改如下:

5.15我要喝自己池中的水, 饮自己井里的活水。

5.16我的泉源岂可涨溢在外? 我的河水岂可流在街上?

5.17惟独归我一人, 不可与外人同用。

5.18要使我的泉源蒙福,

要喜悦我幼年所娶的妻,

5.19她如可爱的麀鹿、可喜的母鹿;

她的胸怀使我时时知足,

她的爱情使我常常恋慕。

有人用「一男一女、一夫一妻、一生一世、一心一意」来归纳耶 稣教导的婚姻观,它也是伊甸园生活的体现。健康稳定的婚姻, 是扫除社会上污秽的性文化最有效的因素。

以弗所书5.3的贪得无厌的性混乱,同样地也被消除掉。「感谢的话」是性犯罪言行的双重克星。

# 光明文化使命(5.7-13)

- 5.7的「所以」带进了第7-11节进一步的议论。5.12-13由「因为」引出,用来诠释教会新文化 光明 所带来的果效。5.14的「所以」(διὸ)给整段作一结语。
- 5.7-11有四个主动词:不要与他们同伙,行事为人就当像光明的子女,不要与人同行,倒要责备行这事的人。这一段是5.4-6的结论,前面说明了在这世上有两个城在对立、而且是势不两立

的、教会之为神的城似乎在采守势。

只在守吗?不,到了5.7-11这里,我们看到使徒用光明与黑暗作为鲜明的对比与对立,教会的优势就立见分明。请问光明和黑暗还需要战斗吗?光一出现,黑暗就立时遁形。5.7-11告诉我们三件事:(1)我们是光明之子,(2)光明结出美果,(3)要责备暗昧事。

### 吾乃光明之子(5.7-8)

教会与世界的关系有两面,我们是地上的盐,溶入人群,带给世人道德味感;我们又是世上的光,造在山上的城,但不可隐藏,要照亮世人。神学家加尔文最大的神学贡献不是讲双重预定论,而是讲教会的文化使命-其实他不过是把千年前圣奥古斯丁的神学,重新说出来而已。

5.8说,我们在基督里就是「光」。耶稣曾说祂是世上的光(约8.12a, 9.5),现在我们这些蒙恩的人在祂里面,也成为光了;基督是光源,从祂那里我们得着生命之光(约8.12b)。

撒玛利亚妇人一悔改蒙恩后,就知道她从前暗昧的男女关系是不对的,甚至在叙加镇民跟前承认这事,并且立刻改变她的生活。她一个人的悔改,带来叙加镇多人的光照(约4.13-30)。

税吏撒该一得救了,就承认以往他在税务上讹诈过人,现在他愿偿人四倍(路19.8)。福音的光一旦照进了他的心房,内在所有的黑暗立刻就逃遁。当他从桑树上爬下来时,他已是光明之子了。他的麻烦才开始。再进国税局时,他会告诉那些从前与他同伙诈取税款的同事们,他以往错了,要如何弥补,以后不会再贪墨了,他也必力劝他们别再做错事了。撒该一人的悔改就带来耶利哥城税务的大更新,每一个百姓都可以感受到税负变轻了,从前被他讹诈的人,还可以拿到四倍理赔呢!

光照到那里, 罪恶的链子就断在那里。

#### 第廿五篇 我们是光明之子~表明生命之道(5.3-14)

### 光明结出美德(5.9-10)

光明所结的果子在此举出三样:良善、公义、真实/真理。其实它们就是圣灵所结的果子。在加拉太书列举了九样(加5.22-23,参腓4.8,西3.12-15,雅3.17-18)。人性改变了,因为他重生了,自然就结出新生命的品德。

良善之为美德、特别在平浩福他人。

### 要责备暗昧事(5.11-13)

人毕竟还有天良,所以做了淫乱的事,心中还是会有羞耻感的。5.11说,一旦我们蒙恩了,心中有了光照,成为递送属灵的新光源,就要把光带到暗昧的角落。不只是将光带去,而且要责备那些行「淫乱、污秽、贪婪」、说「淫词、妄语、戏言」的人。

慕安德烈(Andrew Murray, 1828~1917)是掀起南非教会复兴的传道人,他过世以后,当地的人记念他,就在市区里立了他的铜像。有趣的是城里喝醉酒的人都怕经过那里,因为他们的良心彷佛听到老牧师还站在那里责备他们:「不可荒宴醉酒。」(罗13.13,参弗5.18)

那里有光亮, 那里就没有黑暗。

# 表明牛命之道(5.14)

注释家说,第14节是古教会使用的受洗诗歌,人受洗就形同不再醉生梦死,而是醒觉过来,经历基督的复活,这一切的过程是由于基督透过的光照。约伯记里的以利户说到这样的经历:

33.28 神救赎我的灵魂免入深坑, 我的生命也必见光。 33.29 神两次、三次 向人行这一切的事,

33.30为要从深坑救回人的灵魂, 使他被光照耀,与活人一样。

一个人归主时,都听到了神的呼召,这呼召本身就是圣灵透过神的话语带来的光照。光照是圣灵的奥秘的、内在的工作,然而传讲神的话语则是身为「光明之子」的神的众儿女所做的。

纽约市曾有十三个月之久(1975~1977),被署名为「撒母耳之子」("Son of Sam")的连续杀手恐怖所笼罩。他专喜用0.44口径的子弹,枪杀年轻美女。共杀了五位女士、一位男士,又伤及多人。最恐怖的是在杀人之前先放话,说下一回枪击浅黑发的女子;一时之间,女仕就染发逃过一劫。一年之久,纽约市是紧绷的。直到有一次凶手做案时漏底了,警方顺藤摸瓜,抓到了他:大卫.柏可维兹(David Berkowitz),云可区(Yonker)的邮局员工,退伍军人,善于射击,才24岁。终生监禁,刑期数百年,永不得假释。

柏可维兹从小是被领养长大的犹太人,问题很多。退伍后加入了撒但教,干尽坏事。渐渐地和鬼魔打交道,常听见鬼魔的声音,就像鬼附者,拿枪大开杀戒。

1979年他在感化院认识狱友楼佩兹(Ricky Lopez);后者归主向他作见证、传福音:「耶稣爱我, 祂对我的一生有祂的目的!」相可维兹怎会信这种话呢?但是楼佩兹每天都跟他讲, 将基甸会的新约附诗篇送他读。这是他得救的转捩点。诗篇18.3,6的话深深打动了他的心:

18.3我呼叫当受赞美的永恒主, 我就得拯救脱离我的仇敌。… 18.6在急难中我呼叫永恒主, 我向我的上帝呼救; 祂从祂的殿堂中听了我的声音, 第廿五篇 我们是光明之子~表明生命之道(5.3-14) 我在祂面前的呼救声入了祂耳中。

神的话穿透了他的心,他跪下来向耶稣祷告,求祂作救主。他完全地改变了,成为一个新造的人。他从来不求假释,他知道他所受的刑罚是该得的,他对以往受害人深觉愧疚,但他知道主的宝血洗净了他的罪,使他成为一个新造的人,神给他的使命就是在狱中传福音、作见证。

Ricky Lopez在狱中成为光明之子,他成为神的器皿,将另一位狱友David Berkowitz带领归主,也成为光明之子。以弗所书5.14的神迹要不断地发生下去,不但人得救了,文化也更新了:「<sup>2.15b</sup>你们在这弯曲悖谬的世代作成神无瑕疵的儿女…显在这世代中,好像明光照耀,<sup>2.16a</sup>将生命的道表明出来。」(腓2.15-16)

独善其身(陶渊明)→兼善天下(耶稣与基督徒)

2022/3/20. RaleighCCC

# 祷告

蒙圣灵的安慰(The Comfort of The Holy Ghost. H237)

<sup>1</sup> 何等的安慰蒙圣灵的安慰 逐日逐时与主同行 无论尺寸步靠话语的指挥 有主能力和主生命 \*行走我是行走在圣灵的能力中 生活我是生活在祂话语信实中 是祂保守我 是祂带领我 逐日逐时蒙祂安慰我 <sup>2</sup> 何等的安慰蒙圣灵的安慰 我心充满何等平安 活在祂光中歌唱祂的甜美 我的魂间音乐常满 <sup>3</sup> 何等的安慰蒙圣灵的安慰 主里生活何等甘甜 听祂的声音遵行祂的智慧 靠主话语因信奏凯 <sup>4</sup> 何等的安慰蒙圣灵的安慰 脱离罪恶忧虑苦害 一路的甘甜祷告相信作为 一直等候我主回来

The Comfort of Holy Ghost. David Wesley Myland, 1898 MYLAND 11.8.11.8.Ref. Mrs. Myland Arr. by James M. Kirk

附篇:爱莲说

水陆草木之花,可爱者甚蕃。晋陶渊明独爱菊;自李唐来,世人甚爱牡丹。予独爱莲之出淤泥而不染,濯清涟而不妖,中通外直,不蔓不枝,香远益清,亭亭净植,可远观而不可亵玩焉。

予谓:菊、花之隐逸者也,牡丹、花之富贵者也,莲、花之君子者也。噫!菊之爱,陶后鲜有闻;莲之爱,同予者何人?牡丹之爱,宜乎众矣。

北宋 周敦颐(1017~1073), 1063

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第廿六篇 我们是智慧之子~汲取光阴之福(5.15-20)

经文:以弗所书5.15-20, 歌罗西书4.5, 3.16-17

诗歌:我需要有你在我生命中(有情天3-2)

## 主题是智慧子

我们继续看以弗所书5.15-20。如果你看原文的话, 5.21与5.18-20是一个句子, 但在意义上它只是过渡, 将经文带到下一「顺服」的主题上, 所以论及「智慧之子」, 我们就停在第20节。

本卷书下半部讲教会伦理,是以神的儿女的本质为基础的。 教会是一群怎样的子民呢?

我们乃是新造之子(4.17-24) 我们乃是圣洁之子(4.25-30) 我们乃是蒙爱之子(4.31-5.2) 我们乃是光明之子(5.3-14) 我们乃是智慧之子(5.15-20) 我们乃是顺服之子(5.21-6.9)

我们乃是刚强之子(6.10-20)

第五点的智慧之子强调我们当如何在这世上安身立命。

5.15-20 有 三 个 对 立 句 : 「 不 要 ... 乃 要 ... 」 (15, 17, 18, μη̇...ἀλλὰ), 它们都用祈使语气的动词,换言之,都是道德命令。

这三个对立句分别有一些附带的动词分词, 用来传递丰富的信息。这三个对立句带给我们什么信息呢? 它们共同的主题在5.15b:我们是智慧之子:

明白神旨得智慧(5.17) 安身立命用智慧(5.15-16) 敬拜赞美以智慧(5.18-20)

事实上这段经与歌罗西书4.5, 3.16-17为平行经文, 我们并列读, 会更清楚本段的涵意:

## 经文分析

| 西3.16-17, 4.5               | 弗5.15-20                    |  |  |
|-----------------------------|-----------------------------|--|--|
| 4.5a你们要用智慧与外人交往,            | 15你们要谨慎:行事不当像愚              |  |  |
|                             | 昧人,但当像智慧人。                  |  |  |
| <sup>4.5b</sup> 要充份利用机会。    | 16要充份利用机会,因为现今              |  |  |
| [4.5ab是按原文次序]               | 的世代邪恶。 <sup>17</sup> 不要作糊涂人 |  |  |
|                             | ,但要明白主的旨意如何。                |  |  |
| 16 当把基督的道理丰丰富富的存            | <sup>18</sup> 不要醉酒,酒能使人放荡,  |  |  |
| 在心里,                        | 但要被圣灵充满。                    |  |  |
| 以各样的智慧                      |                             |  |  |
| 用诗章、颂词、灵歌,彼此教               | <sup>19</sup> 当用诗章、颂词、灵歌、彼  |  |  |
| 导、互相劝戒,                     | 此对说,                        |  |  |
| 被恩典感动,心歌颂神。                 | 口唱心和地赞美主。                   |  |  |
| <sup>17</sup> 无论做甚么,或说话或行事, | <sup>20</sup> 凡事要奉我们主耶稣基督的  |  |  |
| 都要奉主耶稣的名,借着祂感               | 名常常感谢父神。                    |  |  |
| 谢父神。                        |                             |  |  |

# 光阴里的奥秘(5.16)

以弗所书5.15-20以「所以」(oὖv)开启全段。我们看第一个句子5.15-16。5.15-16说,「<sup>5.15</sup>你们要谨慎行事,不要像愚昧人,当

像智慧人。<sup>5.16</sup>要爱惜光阴,因为现今的世代邪恶。」西4.5说,「你们要爱惜光阴,用智慧与外人交往。」和合本译为「爱惜」(ἐξαγοράζω)的一字在新约出现四次(加3.13, 4.5, 弗5.16, 西4.5)。它的意思原来是「救赎/赎出(来)」,是一个商业用的动词;它的另一个意思是「充份利用(优势/机会)」。¹在这一节里,以第二个意思为优,和合本修订本、天道本、思高本都译作「要/应把握时机」,吕振中译本作「要争取(充分利用)时机(机会)」,吴经熊译作「毋失良机」,这些译法都和目前主要的英译本(RSV, NASV, NIV, ESV等)的译法是一样的:要善用每一个机会。

我们看见在光阴水流里有奥秘,那个奥秘就是神在其中藏有机会!神的儿女的责任是把握那些机会、充份利用那些稍纵即逝的时机。传道书9.11说得真好,在「日光之下」:

快跑的未必能赢,

力战的未必得胜;

智慧的未必得粮食,

明哲的未必得赀财,

灵巧的未必得喜悦;

所临到众人的, 是在乎当时的机会。

其实这一节是罗马书8.28 - 「神使万事互相效力,叫爱神的人得益处。」 - 最佳的注脚。万事就是每一件事;那岂不是说,对于一个爱神的人,每一件事都可以变成神祝福他的契机吗?! 其答案是肯定的,但是如何握住机会呢?

从以弗所书5.15-17这一段里, 我们看到三件事:

智慧叫人看见机会(17)

勇气叫人抓住机会(16)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BDAG: to gain someth., esp. advantage or opportunity, *make the most of*.

### 毅力叫人善用机会(15)

我们把罗马书8.28、传道书9.11和以弗所书5.16等经文一起看,就得到一个初步的结论:固然在神那边,祂可以使每一件事都成为祝福祂的儿女的契机,但是在神的儿女这边,我们有一个责任,就是要看见机会、抓住机会与善用机会。

如此说来,我们身为父母的在教养儿女的事上,应当教导他们上述的三件事。如果我们做到了,我们就算帮助他们得到一把钥匙,开启人生的宝库。

# 智慧看见机会(5.17)

时间最公平,魏哲家(台积电)、刘德音, Tim Cook (Apple), Bill Gates (MS), Biden, Putin等人所拥有的时间,和我们每一个人都一样地多。可是为什么有的人的机会就比别人多?俗语说,智慧的人会造势。可是圣经的思想不是这样,我们必须谦卑地说,机会是神赐的;问题应当是我们要如何看见在我们周身走过的机会呢?后见之明是没有用的。与其说时势造英雄,不如说抓住机会的人成为英雄。

以弗所书5.16-17把「抓住机会」和「明白主的旨意如何」联在一起。明白主旨是钓杆,机会是鱼。机会在时间的水流里优哉游哉,我们要怎样在其中辨认出「机会」呢?我们得要带领我们的孩子先认识神。箴1.7说,「敬畏耶和华是知识的开端。」惟独先认识神,儿女们才能「明白主的旨意如何」。认识神的关键是明白圣经,正如提摩太后书3.15-17所说,第一,它使我们得着救恩的智慧;其次,它使「属神的人得以完全,豫备行各样的善事。」

美国的小学教育确实和我们心目中者不同。我记得我的儿子读小学时,我们常被叫到学校和老师谈话。我们发现「德智体群」四育里,老师的眼中似乎只有群育,因为她从来不和我们谈

及其他几样,她只关心我的儿子为何下课时不和别的小朋友一道玩,而是一个人在教室的书架旁读World Encyclopedia。我十分感激我儿子的启蒙老师(Mrs. Hartman, Lawrenceville School, NJ),因为她刻意为我儿子找班上的玩伴。合群的人有机会!

时间在过去,小孩在成长,为人父母者总是在想,我要给儿女什么样的教育。我在2011年八月去布宜诺斯艾利斯(Argentina首都)两周,发现那里的华裔家长大概是全世界上华侨中最重视中文教育的了。他们的儿女国语和台语几乎朗朗上口,对话流利,可以写作文、看小说连续剧。他们将文化和语言传承给下一代,不亚于犹太人。我们都珍惜光阴中的机会,所以传承给儿女自己认为顶重要的。阿根廷第二代在语言上的优势,他处的华裔很难取代,他们大都会西班牙语、英语、国语(中文)、台语。为什么那里的第二代能说听读写中文,就像犹太人数千年传承他们的母语呢?因为为人父母者认为文化和语言很重要,要传承。他们的中文学校是礼拜六一整天!我在那里服事时,第二代和我用国语谈话对答如流,为我翻译台语的青年,也能用台语或国语读和合本。

其实他们这样做时,无异为儿女将创造了他们工作上的优势。学习语言最佳的时机是儿女牙牙学语时,时光一过,再学就事倍功半。而Buenos Ares的台湾长老会在办中文教育时,很有智慧,他们不只教中文和台语母语时,也教小孩如何读和合本圣经。

我父亲那一代的古典教育,也是我很羡慕的,他到了将近九十岁还能背诵许多唐诗、宋词、古文观止。他的中文底子叫我羡慕极了。

语言文学等是一般性的。教会儿童主日学事工,给小孩提供了绝佳认识神的机会。守主日是第四诫,何等的重要。它不仅是 为了带领小孩得救,更是进一步教导他们从小认识神和祂的旨

意。一旦明白了神的旨意,当机会从他们身旁经过时,他们就知道要如何掌握住,并且善加利用了。

信心伟人摩西和撒母耳都是在断奶之后,就离开了敬虔的母亲;换言之,他们一生能够辨明神的旨意而善加利用的基础教育,是在他们断奶之前!但以理和约瑟都是在青少年时沦落到异教之邦,他们又是怎样学会看见神的旨意、而戮力遵行呢?是在他们从小到青少年期所受的属灵教育。诸位家长们看见了主日学、主日崇拜和青少年团契的重要性了吧,将孩子送到教会来,而且您自己一不只是母亲,还有父亲一也来投身儿童和青少年事奉。

# 勇气抓住机会(5.15)

知道有机会与抓住它可以是两回事。机会顾名思义是稍纵即逝的,要即时把握住的。以弗所书5.16的「爱惜/善用」这个字的原意是「救赎/赎回」。保罗使用这个字的用意很深,他的意思似乎是说,我们不但要把握住机会,而且我们要把它赎回来、为神所用。5.17提及主的旨意如何,那么赎回机会的目的当然是叫它为神的旨意效力了。

当我们在工作上遇见升迁时,当我们做生意遇到好机会时,身为基督徒我们的反应是什么?除了感谢神,我们也同时自然会问神,你在我身上的心意是什么呢。我们既然得到了一个好机会,我们自然就把这个机会奉献在神的手中,叫神得到荣耀,也叫人得到益处。

以斯帖被选为皇后,对亡国奴而言,这是殊荣。原来神赐给她这个特别的机会是有祂的用意的。当时的宰相哈曼是亚甲人,这个族群和犹太人是死敌,必欲除之而后快。有朝一日哈曼做了万人之上、一人之下的权臣,就想尽办法要诛灭整个犹太人。这是危机,犹太人在波斯帝国面临生死存亡。当时一位犹太人领袖末底改,即以斯帖的养父(斯2.7),就立刻将这件天大的危机告诉

以斯帖,催促她一定要想尽办法向国王进谏,阻止哈曼的阴谋。 以斯帖的第一反应是,「国王没有召见我,我若闯见,是死路一 条。」然而末底改说出了一句历世历代神的儿女都应持守为圭臬 的话:「焉知你得了王后的位分,不是为现今的机会么?」(斯 4.14b)

以斯帖贵为皇后,锦衣玉食,荣华富贵,这是她已经得到的机会。但是这个机会落到她的手里只是被她世俗化了,跟帝国里任何一位女子成为皇后的想法没有差别。历世历代多少皇后都化为尘土,而今安在哉?如果当日以斯帖没有将她的机会「赎回」、成为主用的话,她不会被主记念。

哥林多前书10.31说,「你们或吃或喝、无论作甚么,都要为荣耀神而行。」神的儿女活在神所创造的世界上,需要把所有的机会都赎回,为主所用,好叫神得着荣耀。

以弗所书5.16解释为什么神的儿女「要赎回机会,因为现今的世代邪恶。」当年奥古斯丁得救时,神给他最重要的一句话就是,「总要披戴主耶稣基督,不要为肉体安排、去放纵私欲。」(罗13.14) 神给我们机会,要看我们怎样去运用它:是只为着自己的好处呢?还是单纯地想念到神的荣耀呢?老约翰为这个邪恶的俗世做了更为深入详细的诠释(约翰壹书2.15-17):

<sup>2-15</sup> 不要爱世界和世界上的事。人若爱世界,爱父的心就不在他里面了。<sup>2-16</sup> 因为凡世界上的事,就像肉体的情欲、眼目的情欲、并今生的骄傲,都不是从父来的,乃是从世界来的。<sup>2-17</sup> 这世界和其上的情欲都要过去,惟独遵行神旨意的,是永远常存。

我们的机会若没有赎回归给神,终归于虚空;若赎回归给神,永远常存。

# 毅力善用机会(5.15)

以弗所书5.15-17这一段经文的主动词是一开头的「行事」。 这一段经文要倒过来读:明白主旨(17)→善用机会(16)→行事智慧 (15)。机会来了是否就意味着水到渠成,了无拦阻呢?不。在神 的旨意成就的过程上,还有许多的挑战,要我们以信心迎战,坚 持到底,才能胜利在望。

我们还要注意到平行经文歌罗西4.5b说,「你们要用智慧与外人交往」,所提及的对象是「外人」,这是以弗所书4.15没有提及的。我们的行事像智慧人,用智慧与外人交往,都是为了将神的旨意带到外人甚或外邦人中间。

### 以斯帖豁出去!

我们还是来看以斯帖记,因为在这卷书里有许多的机会和「偶然」! 当皇后以斯帖冒死进去见王时,她说,「我违例进去见王,我若死就死罢!」(斯4.16c) 机会中仍是有危机的。可是她这样去做是符合神的旨意的,因为神定意要看顾祂的选民(参斯4.14)。

当她违例进殿时,有新的机会赐给她,叫她存活吗?有,就是国王「施恩于她,向她伸出手中的金杖。」(斯5.2) 这样,她就可以免死而向王求恩了。求什么呢?国王真慷慨,「就是国的一半也必赐给妳」(5.3),但是她只求国王带着哈曼两度来赴她的筵席(5.4-8)。

以斯帖记是一卷很有趣的历史故事书。国王当夜居然睡不着觉,就吩咐人取史卷来读,不偏不倚地就读到以往末底改救他有功、却未奖赏的记载。这不正是传道书9.11所说的,「所临到众人的,是在乎当时的机会」吗?机会是神为着成全祂的旨意创造的。时候到了,在第二回筵席上,国王又给予王后一个机会可以向王求恩惠。以斯帖求什么呢?「求王将我的本族赐给我。」(斯

7.3) 这时,王才知道原来哈曼有阴谋要殊灭整个犹太人。最后, 王就大怒,把哈曼钉死在他为谋害末底改所预备的木架上。不但 以斯帖解决了灭族危机,反将敌人亚甲族消灭,而且直到今日犹 太人还在庆祝这个凯旋的日子,即普珥节。

### 父亲爱的眼泪

尹衍梁(1950~)是台湾著名的企业家, 润泰集团总裁。他幼时顽劣, 青少年是在感化院和管训班度过的;后来考上成功高中夜间部, 再进文化大学历史系, 最后一名毕业。廿六岁进入社会后突然开窍, 对研究学问开始有兴趣, 1982年从台大商学研究所毕业, 1986年获得政治大学企业管理博士。自1995年, 他从国外引进预铸建筑技术, 最快可于100天内完工, 大幅提升建筑施工周期。发表论文、专著十余篇, 并拥有各地专利超过百项。2004年荣获中国土木水利工程学会会士荣誉, 并任台大土木系兼任教授。1989年曾出资与北京大学合办光华管理学院。

什么因素改变了他的一生呢?<sup>2</sup> 他说是「父亲的眼泪」。虽然父亲老式的打骂教育叫他受不了,但是有几次父亲哭了,那眼泪使他相信父亲的话:「我不是不爱你,我一定要你的未来好。」从那一天起,他改变了,开始读书。

他当兵回来后,父亲给他一万美元,叫他去环游世界,还给我一张去义大利的机票。行万里路胜读万卷书,回家时只剩下50美元。回来以后,父亲就说,「从今天开始就给我劳动。」他就进入润泰纺织厂,从基层干起。

当他26岁时,创立了润华机械厂,可是这个工厂倒闭了;后来开个染料工厂,又爆炸了。两个工厂共损失了三~四千万台币,那是一笔大钱。可是他的父亲只说了一句话:「恭喜你得到可

<sup>2</sup> 今周刊 2010/08/04。尹衍梁口述;黄筱雯整理。

贵的失败经验,以后你比别人更不会犯错了。」居然没有骂他, 所以他后来比任何人都更相信:人可以在失败中站起来。父亲在 他的失败中看到他的儿子成功的机会来了,你会这样看吗?

尹衍梁的故事是现代版的浪子回头之故事。一个父亲为什么会哭?因为他不舍他的儿子,所以他锲而不舍地为他流泪 - 或许心中祷告吧 - 直到浪子回头。他相信在光阴里有转机,必有一时辰是专为他的儿子预留的。尹的父亲纺织家尹书田用他的眼泪,使他的儿子看到人生的机会、抓住并且善用机会,建立了台湾著名的大企业。

你如此地相信神会为你的儿子有特别的时机吗?做一个好父母,不只是帮他们安排忙碌的节目学这学那,而是教导他们看见人生的机会、抓住它并善用它。人善用机会了,神就得到荣耀。

# 智慧之灵充满(5.18-20)

在这弯曲悖谬的世代里,我们要被圣灵充满。被圣灵充满就是被主的智慧充满(徒6.3,赛11.2)。基督徒是顶天立地的人,所谓「立地」,就是「用智慧与外人交往」;而「顶天」,就是19-20节所说的敬拜赞美父神的生活。智慧之子不单单只是行事为人像智慧之子,同时他的敬拜赞美父神也是。我把平行经再列于此

| 西3.16-17      | 弗5.18-20                  |  |
|---------------|---------------------------|--|
| 16当把基督的道理丰丰富富 | 18不要醉酒,酒能使人放荡             |  |
| 的存在心里,        | ,但要被圣灵充满。                 |  |
| 以各样的智慧        |                           |  |
| 用诗章、颂词、灵歌,彼此  | <sup>19</sup> 当用诗章、颂词、灵歌、 |  |
| 教导、互相劝戒,      | 彼此对说,                     |  |
| 被恩典感动,心歌颂神。   | 口唱心和地赞美主。                 |  |
| 17无论做甚么,或说话或行 | 20凡事要奉我们主耶稣基督             |  |

事,都要奉主耶稣的名,借的名常常感谢父神。着他感谢父神。

这段经文是新约的敬拜学。什么是敬拜?它乃是被主的道(λόγος) 充满,其实也就是被圣灵充满。

### 敬拜赞美生活

敬拜生活的目的是什么呢? 乃是「当把基督的道理丰丰富富的存在心里」(西3.16a),所谓诗以载道,不只是追求宗教感情的舒畅,也不是追求圣灵充满的感觉而已。诗歌敬拜与讲道敬拜一样,都是神的话语之职事(参西1.28)。

### 向着神的维度

诗歌崇拜有两个维度:垂直的与水平的(西3.16b-c):

以各样的「智慧」,

用诗章、颂词、灵歌,

彼此教导、劝戒,

被「恩典」感动[=带着感恩的情调],

用心歌颂神。

唱诗最重要的是歌颂神, 祂是崇拜的中心。歌颂神的秘诀是「被恩感」与「在心中」。「在心中」是唱诗者个人在心中遇见神。加尔文的注释很好:

这点和感情有关;因为我们若要挑动旁人,就应当先从心中歌唱,这样从口中出来的声音就不只有外在的声音而已。然而我们一定不了解,以为他好像在告诉每一个人要在里头对自己歌唱,可是一旦心[舌]先于口舌[唱起来了],他就要两者结合起来。<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Calvin, Galatians, Ephesians, Philippians and Colossians. Calvin's New Testament Commentaries. Rev. 1556. Vol. 11. ET: 1965. (Eerdmans, n. d.) 353.

好诗歌一定是带着感情的,这样才能摸到人心,产生心灵共鸣。

「被恩感」(ἐν [τῆ] χάριτι)即「带着感恩的情调」。每一次唱诗敬拜主时,我们都深觉自己的藐小不配,罪恶深重,才会觉得主恩阔长深高,触及神的救赎恩典。

### 向着人的维度

还有另一个维度:「以各样的智慧…彼此教导、劝戒。」(西3.16,参1.28) 神用讲章对我们讲道, 祂也用诗歌对我们讲道。Fanny Crosby的有福的确据, 把圣经的「救恩的确据」的教义说得一清二楚。拣选是最难讲的教义, 可是James G. Deck写的「父啊久在创世之前」就把拣选的教义唱得清清楚楚的。传统诗本的目录就像一本系统神学, 诗歌是按照教义排列的, 这正是歌罗西书3.16的意思, 借着教导、劝戒各人, 把人完全带到主面前。

### 诗歌多元丰富

「以各样的智慧,用诗章、颂词、灵歌…歌颂神。」(西3.16, 参弗5.19) 是否说诗歌有三类呢?且听F. F. Bruce的注释:

虽然「诗篇」可能是从旧约的诗篇里抽出来的…「颂词」可能是基督教的歌咏…而「灵歌」则可能是在灵里不假思索就唱出来的,发表从神来的感动,然而,有很清楚的区分之含意是不可能的。<sup>4</sup>

不少的学者以为这三样是同义语,可以互换的;<sup>5</sup>然而,「这些词语-诗章、颂词、灵歌-整体来看,描述了圣灵感动人唱诗的

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> F. F. Bruce, *The Epistles to the Colossians*.... 158-159. 加尔文的看法和Bruce者类似,他也尝试将之区分,可是他又说其间的分野不易决定。见Calvin, *Galatians*, *Ephesians*, *Philippians and Colossians*. 203-204, 353.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lincoln. Ephesians. 346; Peter T. O'Brien, Colossians, Philemon. 209.

完整的范畴。 | 6 加尔文的意思相仿:

尤有进者,在这三个词语下,他概括了所有种类的诗歌。… 他希望基督徒的歌是属灵的,不是由轻浮草率、言之无物的 话语组成的。<sup>7</sup>

看来敬拜时选诗用混合法最符合圣经了。

### 常将感谢归神

我们不但因神的所是赞美祂,也因祂的所为感谢祂。这才是完整的敬拜生活。感谢神不只用以颂赞的「嘴唇的果子」献上,同时也献上「行善和捐输…的祭,是神所喜悦的。」(来13.15-16)

# 汲取光阴之福

温蒂 . 莫杰尔(Wendy Mogel)的信仰是犹太教,在她的书里写到「珍惜光阴」这一章时,我十分惊讶她用了不少篇幅,讲如何带领儿女正视守安息日。<sup>8</sup> 那么我们基督徒一样是守第四诫:即守主日。这个信仰和习惯要如何传递到下一代,是十分重要的事。

创世记2.3说,「神赐福给第七日,定为圣日,因为在这日神歇了祂一切创造的工,就安息了。」孩子小的时候,父母较容易带领他们去教会崇拜,大了后呢,就不容易了,除非他得救了、改变了。我们是否将救恩传承给儿女,跟我们是否带领他们养成主日敬拜、甚至事奉,很有关系。父母有太多的机会可以将正确的世界观潜移默化到儿女的心中。美国的高中是不好读,但也没

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> O'Brien, Colossians, Philemon. 209-210.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Calvin, Galatians, Ephesians, Philippians and Colossians. 353.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Wendy Mogel, *The Blessing of a Skinned Knee: Using Jewish Teachings to Raise Self-Reliant Children*. (Scribner, 2001.) 中译:温蒂. 莫杰尔, 孩子需要的九种福分。(台湾: 久周文化, 2008。) 参第八章。

有那么不好读,看小孩怎么读。有的小孩在高中猛修AP课程,将自己的时间拴得很紧。这些课程如果到了大学才读,可能更好,因为有名师指点,而且它们是学问金字塔的底层,本来就要好好打根基的,为什么要在高中后期汲汲营营地赶学分呢?

当父母亲大力支持,甚至主导,不惜牺牲主日崇拜、主日学、周五团契等聚会时,小孩就已经知道一件事:属灵宗教的事是次要的,它是在我的世界观之外的一件小事而已。

然而主日的赐福攸关永远的救恩,乃是生命的基石,文化的基因,也是圣经世界观的原则。当社会大多数的百姓都能够确守主日为圣时,它所呈现出来的光景绝对不是我们今天打开电视、报纸,所读到听到看到的乱象。

有一次杜博生(James Dobson)带全家人去滑雪, 计划周六就可以回来。结果滑雪场气候不好, 周四到周六都不能滑雪, 他们就改变计划, 多待一天。礼拜天果然天气放晴, 温度也够冷, 是个滑雪的好天气。杜博士计划主日早晨就简略崇拜, 然后孩子们可以去滑雪, 这是他们最喜爱的运动。可是有个儿子怏怏不乐, 他发现了, 就把他叫到一边, 问他怎么回事。儿子就说了, 「爹爹, 你不是总是说主日是圣日, 不应该改做他用, 怎么你自己匆匆崇拜, 叫我们去滑雪呢?」

杜博生立刻向家人认罪悔改了,维持守主日为圣日的初衷。 这样的坚持,我们能做到吗?杜博士在孩子心中立下了一个好榜样:掌握住光阴中最大的奥秘,就是藏在每个主日中的福份,它是永远的救恩,也是文化的基石。

2011/9/18, MCCC; 2020/9/25, ACCCN, ver. 1.5 2022/4/3, RaleighCCC, ver. 2.0

# 祷告

我需要有你在我生命中(有情天3-2)

哦主 求你保守我的心我的意念 使我能够遵行你旨意 我愿将你话语深藏在我心 作路上的光 成为我脚前的灯 哦主 求你坚固我信心我的力量 使我得以勇敢向前行 因我知道有时我仍会软弱 求你带领我 使我不会再退缩 我需要有你在我生命中 好让我一生能学你的样式 使我能成为你所喜悦的儿女 使我的生命能够彰显你荣耀

词:葛兆昕

曲:谌慧瑟

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第廿七篇 我们是顺服之子~女性特有的荣耀(5.21-24)

读经: 以弗所书5.21-24 诗歌: 盟约(*The Covenant*)

# 做女人真不易

网路曾流传一篇文章, 题目叫「做女人真不容易」:

友善的男人,大多数长得不好看。

英俊的男人,多数不友善。

英俊又友善的男人, 小心对女人没有兴趣。

英俊、友善、对女人有兴趣的男人,可惜都有人嫁了。

男人长得不好看、至少友善的、多是穷光蛋。

不好看友善,还算有钱的男人,又嫌女人看上他的钱。

有钱友善、还好看的男人,多数腼腆不主动。

女人一主动,这种男人又跑了,变成胆小鬼。...

怎么办?男人就像葡萄,要踩扁,放在阴暗处很久,等他变成酒,才能拿出来享受。

男人在婚姻中被踩踏,真会变为美酒吗?圣经倒是提供了一个偏方,乃是顺服丈夫,灵吗?试试看,把妳的先生变为一坛美酒。

# 女人是水做的

曹雪芹藉贾宝玉留下了一句名言:「女人是水做的,男人是

泥做的。」(红楼梦第二回)女人的世界和男人者大不相同。在香港九龙旺角有一条街,卖的都是日用百货的货品,港人俗称女人街。从结婚起,男人就一脚踩进女人街,走入女人的世界里。

#### 合一乃是焦点

论及婚姻,世界没有一部经典比圣经有更优美的源头,伊甸 园的婚姻:

<sup>2.18</sup>耶和华神说:「那人独居不好,我要为他造一个配偶帮助他。」…<sup>2.21</sup>耶和华神使他沉睡,他就睡了;于是取下他的一条肋骨,又把肉合起来。<sup>2.22</sup>耶和华神就用那人身上所取的肋骨造成一个女人,领她到那人跟前。

### 2.23 那人说:

「这是我骨中的骨,

肉中的肉;

可以称她为女人。

因为她是从男人身上取出来的。

<sup>2.24</sup>因此,人要离开父母,与妻子连合,二人成为一体。<sup>2.25</sup> 当时夫妻二人赤身露体,并不羞耻。

在创世记前六日到了第六日人受造以后,宇宙发生了一个大危机。什么危机呢?从第一日起,神一路看祂的创造是「好」的(创1.3, 10, 12, 18, 21, 25),然而在亚当受造后,神却说「那人独居不好。」(2.18)我们的中文字太有学问了;「好」这个字是我六岁读小学一年级第一天学写的一个字。那一天放学后,我到邻居同学家写功课。在我们写功课时,陈妈妈 – 一位受日本教育长大的客家人 – 站在我们的旁边说了一句话,我当时听不懂、但我一辈子不会忘掉的话:「好就是一个男人和一个女人在一起。」

神怎么解除宇宙危机?创造女人!夏娃受造后,紧接着就与亚当成婚。他们婚姻中的合一性先于婚姻本身;婚姻中的「二人

### 第廿七篇 我们是顺服之子~女性特有的荣耀(5.21-24)

成为一体」,可说是彰显他们原来就有的合一。当天神说了一句重要的话,「甚好」(1.31)。女人来了,在神眼中宇宙万物就都成为甚好。姊妹们,妳们说,神是不是很疼妳们呢!妳们在神的眼中看为宝贵。整个创造世界的记录,以第七个「好」-而且是「甚好」-划上句点。

### 水乳交融合一

新约有四处提及夫妻之间爱与顺服之道;三处是保罗的教训,唯有一处是彼得的教训。<sup>1</sup> 说真的,彼得的教训显示出他真是一个结过婚的人,他讲到实际婚姻生活中的经历。不过,保罗的教训最能抓住婚姻的本质:展现夫妻之间的合一性;这点是以弗所书5.22-24论妻子要顺服丈夫的焦点。

若要有融洽美满的婚姻生活, 夫妻两方当然要先明白并把握婚姻的本质:两人原本就是合而为一的!从合一做出发点, 我们才能尝到婚爱的美酒。

# 从全卷看合一

「一」或「归一」在以弗所书里是十分重要的概念,它甚至主导了创造与救赎。1.10说,「[神]要照所安排的,在日期满足的时候,使天上、地上、一切所有的都在基督里面同归于一(ἀνακεφαλαιώσασθαι)。」 $^2$  论到救赎我们大概都清楚明白那是神的儿子基督最重要的工作,1.6b-12讲的是子神的工作,救赎是过程,归一才是目的。

<sup>1</sup> 弗5:22-24/25-33, 西3:18/19, 多2:4-5, 彼前3:1-6/7。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> HALOT: used of literary or rhetorical summation *sum up, recapitulate*. 在弗1.10 用的是infinitive, aorist, middle. 其字头有ἀνα,因此它有「重述要点」的意思。NT里另一次用在罗13.9,「都包在爱人如己这一句话之内了。」弗1.10的NIV译作:"to *bring unity* to all things in heaven and on earth under Christ",也将「同归于一」的思想译出来。

2.14-16说子神的救赎工作乃是为使我们与主合而为一:

<sup>2.14</sup>因祂是我们的和睦,将两下合而为一(εν),拆毁了中间隔断的墙...<sup>2.15b</sup>为要将两下借着自己造成一个(εἰς)新人,如此便成就了和睦。<sup>2.16</sup>既在十字架上灭了冤仇,便藉这十字架使两下归为一体(ενὶ),与神和好了。

「一」这个字在这一段经文里用了三次,就为了突显教会内的合一、教会与基督的合一,是救赎里的重中之重。

保罗还用了一些特别的字眼:与圣徒「同国」(2.19 συμπολῖται x1), 「同被建造」(2.22 συνοικοδομεῖσθε x1), 尤其是 3.6:

这奥秘就是外邦人在基督耶稣里,借着福音,得以同为后嗣,同为一体,同蒙应许。

εἶναι τὰ ἔθνη συγκληρονόμα καὶ σύσσωμα καὶ συμμέτοχα τῆς ἐπαγγελίας ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ διὰ τοῦ εὐαγγελίου, (BGT)

一口气用了三个字都强调教会与基督的「同」(συ-),来表达这个合一。这个合一在福音没有启示之前叫做「奥秘」,但是如今福音已经来了,它已成为「明显」的事了,是要我们戮力遵行的(参申29.29)。

在以弗所书的伦理部份,开宗明义就劝勉信徒要竭力保守「圣灵所赐的一」(τὴν ἐνότητα τοῦ πνεύματος 4.3)。这里的「一」可以译为「纯一」,另出现在4.13,其意为:和谐、一致。³而且这个纯一是从独一之圣灵里流出来的,太神圣了。4.1-16整个分段都在讲这一个神圣的纯一。它原来是在神性里的,可是如今借着教会,将那纯一见证出来。紧接着,4.4-6用了七个一来诠释这

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> BDAG: a state of oneness or of being in harmony and accord, *unity*.

### 第廿七篇 我们是顺服之子~女性特有的荣耀(5.21-24)

个「纯一」, 第13节更说明教会要长大成熟、主里合一, 「在真道上同归于一、认识神的儿子」, 是必要过程。

讲了这么多的「合一」,我们就不会惊讶耶稣在受难前所做的最后一件大事,是为历世历代的教会之「合一」代祷(约17章)。这是主心上最关心的事。人之将去,其言也真。

除了教会生活要竭力保守合一之外,另一个彰显这个合一的 乃是信徒的婚姻。以弗所书5.22-33这段论及夫妻关系要爱与顺服 的教训,是建基于基督与教会的关系之上。基督与教会是合一的 ,因为他们的关系是元首与身体的关系。从这样的合一里就流出 了爱与顺服的伦理。妻子之所以要顺服丈夫,是因为丈夫是妻子 的头。

# 出自三一奥秘(5.23)

因此,我们在保罗的教训里,看到他把爱与顺服的伦理根植在基督与教会的关系;不只是如此,更是追根究底在神与基督的关系:「神是基督的头」(林前11.3)。

# 子神独特荣耀(腓2.6-11)

我们在三位一体教义上,读到子神与父神是「同质的」(homoousion); <sup>4</sup> 但另一面,子神生于父怀,祂明言「父是比我大的」(约14.28)。实行创造与救赎工作的是子神。腓立比书2.6应译为「祂因有神的形像,所以…且死在十字架上。」(2.6-8) 谦卑是神的美德,原本就在神的形像里;那么在救赎的工程上,谁来将它表明出来呢?乃是自我降卑的子神来扮演这个角色。因此,走上十字架的,乃是子神。

然而子神有一个特别的荣耀是专门留给祂的,即十字架的荣

<sup>4</sup>约10.30, 腓2.6等。

耀。当耶稣宣告了「一粒麦子若是死了,就结出许多子粒来」之时,天上就打雷了。什么意思?因为天父说话了,「我已经荣耀了我的名,还要再荣耀。」这个再荣耀就是指着耶稣的钉十字架说的:「我若从地上被举起来,就要吸引万人(πάντας)来归我。」(参约12.23-33)

在神的神性泉源里,有奇妙的神圣的次序,即子敬拜父、圣灵又敬拜父与子。三个位格的神同质同尊同荣,但是子神甘心乐意降卑自己,敬拜父神,包括道成肉身和钉死十架;圣灵也一样地降卑自己,敬拜子与父,包括从高天被浇灌、受差遣往普世去传递救恩。我们注意:子神成为第二位格的神不是因为祂在本质、尊贵、荣耀上逊色于父,不,一点都不是,完全是因为祂甘心要顺服父神,好将神性合一里的荣耀、彰显出来。也因为子的顺服,神的工作一创造与救赎一才得以进行。

# 夫为妻子的头(5.23a)

5.23开始的连接词「因为」(ὅτι),说明以下的话是用来解释为何妻子要顺服丈夫。什么原因呢?因为「丈夫是妻子的头」,而这件事又是「基督是教会的头」的象征。

创世记1.27说,

神就照着自己的形像创造人, 照着神的形像, 祂创造了人; 祂创造他们, 有男有女。(参提前2.13)

在人性里的性别之分,就如同在神性里的位格之分。位格之分显出在神性里的丰富,同样的,在人性里的性别之分,也显出了人性里的丰富。神性里的三个位格之间有次序的,同样的,使徒也言明勉励为人妻者,在婚姻生活中顺服丈夫,将人性里性别之分应有的合一、彰显出来。

著名的交响乐指挥托斯卡尼尼(Toscanini)曾说过一句经验之

### 第廿七篇 我们是顺服之子~女性特有的荣耀(5.21-24)

谈:「在交响乐团里最难找的是第二小提琴手。」女人受造时是 为着做人性的第二小提琴手的。但是神不勉强她,而她在人的本 质、智力、感性、意志、创造力、艺术感、想象力等各方面,都 不比男性差,凭什么要女人屈居第二性呢? 凭什么要她顺服丈夫 呢?

# 女为男的荣耀(林前11.7)

哥林多前书11.7有一句发人深省的话:「男人是神的形像和荣耀,但女人是男人的荣耀。」这句话是什么意思呢?至少我们知道了圣经上论到一种荣耀,是专为女人而有的荣耀,男人没有的。

当主耶稣降卑来到世上,降生在马槽里时,在旷野

「在至高之处荣耀归与神! 在地上平安归与祂所喜悦的人!」(路2.14)

这荣耀即道成肉身的荣耀,唯独是归给子神的,因为祂降卑来到世上。

当主耶稣从死里复活的时候,为何有复活的荣耀要唯独归礼呢?因为唯有祂甘心乐意地将命舍去。「祂有权柄舍了,也有权柄取回来。」(约10.18)

同样的,当为人妻者甘心乐意顺服自己的丈夫时,有一种特别的荣耀 - 「女人是男人的荣耀」 - 唯独要归给她。这个荣耀,男人得不到,因为它是神特别为肯顺服的女人预备的;因着她的顺服,人性里的合一更多彰显出来。当我们读以弗所书5.22-33时,我们会很讶异,原来我们的婚姻生活会影响到基督和教会合一的见证!在一个爱而顺服的婚姻里,基督和教会合一的奥秘、和谐、美丽、荣耀,就再一次地彰显出来,这是神极喜悦的。

# 脱下顺服面具!

Nancy Groom在一本专讲妻子顺服丈夫的书里,提出婚姻的三个层面:公众的、家庭的、内在的。惟有内在的婚姻才是真相。

# 顺服也有面具

有人的婚姻是演戏给别人看,所以妻子的顺服是戴上面具的。作者举出三种面具:

- (1)吸入式的顺服(submission as absorption):妻子成为先生的温度计,很在意先生的情绪。她似乎失去了自己的身份(identity),成了nobody,不过是丈夫的延伸而已,唯唯诺诺(所谓的yes woman),绝非神给男人所创造的配偶。其实这是男性沙文主义在作祟!有的为人妻者长时间的压抑反而危险,或演成抑郁,或演成有一天豁出去了。
- (2)讨好式的顺服(submission as appeasement):妻子刻意营造家中的平安气氛,一味让步。但是当有一天丈夫做了一件实在太对不起的事情时,她心中长久累积的苦毒与愤怒,终会爆发出来。这种顺服并不能解决问题,最后吃大亏的仍旧是妻子自己。
- (3)操纵式的顺服(submission as manipulation):妻子心中有隐藏的计划(hidden agenda),甚至连她自己也都以为是爱先生,为他好,其实不过是在操纵先生,以遂己意,这并不是真顺服。神对夏娃说:「妳必恋慕妳丈夫,妳丈夫必管辖妳。」(创3.16b)这一对动词用在创4.7,「罪…必恋慕你,你却要制伏它。」原来恋慕也是控制!婚姻成了俩人争夺主控权的战场!

### 第廿七篇 我们是顺服之子~女性特有的荣耀(5.21-24)

要享受真正的婚姻生活的甘美,为人妻者必须拿下面具,真 正地顺服先生。<sup>5</sup>

### 顺服源自敬畏(5.21)

我们要再回到5.21来看真顺服。其实这一节就文法上来说,与5.18-20是一个句子。「顺服」是动词分词,其主动是5.18的「乃要被圣灵充满」。一个被圣灵充满的人,他会与周边的人「彼此顺服」。怎样彼此顺服呢?「存敬畏基督的心」或作「以敬畏基督」,换言之,敬畏基督是顺服主的动力与源头。

妻子顺服丈夫,是因为她敬畏主、顺服主。她是以敬畏主的心(参5.33b),来顺服丈夫。5.21的「彼此顺服」的威力,涵盖了5.22-6.9的三种人际关系:夫妻、亲子、主仆。丈夫也要以顺服主的心爱妻子。父母在养育儿女时,以敬畏主顺服主的心,去养育他们;他们的顺服主会表达在「照主的教训和警诫」上(6.4)。主人在对待仆人的事上,照样是「彼此顺服」。主人怎样顺服仆人呢?!要看见「同有一位主在天上」,我自己虽然贵为主人,其实我在主面前,我也是仆人,这样,我就会善待、礼遇我的仆人了。

# 活出真实顺服

彼得前书3.3-4告诉我们,当妻子「为主的缘故」(2.13)、「为叫良心对住神」去顺服丈夫时(2.19),她的心中有一个隐藏的新人,有温柔安静的性情,活出贞洁的品行,目的是为神得着先生。

撒拉是个好榜样,她称先生为主(יְּדִיוֹּן)。亚伯拉罕原初的光景颇软弱的:(1)他把走天路说成是「飘流在外」(创20.13),不像是有异象之人;(2)因不敬畏神而惧怕人;(3)说灰色的谎言(说她是

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nancy Groom, Married Without Masks. Navpress, 1989.

亚伯拉罕的妹妹);(4)牺牲撒拉自保;(5)而且要撒拉对人;(6)而且主动对人说,生怕人杀他;(7)因他的谎言,陷人于不义。

天下还有什么男人比亚伯拉罕差劲的?可是这个男人居然是神要撒拉去爱、去顺服的!难。但是撒拉的光景是:(1)「不因恐吓而害怕」,因为她心中敬畏神;(2)仍旧顺服在先生权柄之下,先生错下埃及,她也陪去。(3)「仰赖神」神的拯救。神确实兴起灾难(打击法老的家中)、异梦(对亚比米勒说严厉的话),以拯救她。

(4)在婚姻生活受伤以后,最容易有苦毒。但是撒拉心中没有苦毒,先生亏待她,她仍旧恩待他,对他「行善」。不记恨,不批评,为他祷告,求主复兴他,好像他当日在吾珥遇见主的荣耀时那样。<sup>6</sup>

# 让神再说甚好(5.24)

神对亚当和夏娃说出的「甚好」(创1.31),可以一再地发生 在许多的婚姻爱情中。神对撒拉说出了「甚好」。当撒拉亲眼看 见丈夫在主里成为信心之父时,她的心中是何等的高兴呢!姊妹 们,妳们愿意像撒拉这样吗?天下只有一个人可以在妳的丈夫身 上雕刻他,把他变为一个合神心意的器皿,那个人就是妳!起来 与神同工,看神要怎样使用妳完成祂的计划。

奥古斯丁在他的忏悔录9.19-22里,陈述神如何借着他的母亲 – 莫尼加 – 的顺服,而得着他的父亲。莫尼加跟从撒拉的脚踪而行,用美德感化先生。忍受他的不忠、怒气。等先生的怒气消散后,再和他解释。莫尼加和朋友在一起时,绝不要她们讲她们先

<sup>6</sup> 几乎所有的注释家都以犹太拉比的意见,用创18.12来看彼前3.6的「...称他为主」,并且不以为亚伯拉罕是3.1-2所描述的那种男人。其实,他虽然蒙召了,软弱很多,可以放入这种光景讨论的。

### 第廿七篇 我们是顺服之子~女性特有的荣耀(5.21-24)

生的不是。她视先生为她的主!以仆人自居。经她劝慰过的妇女们,都不再会受到先生的责打。

她的婆媳关系也是出名的好,因为她能忍,背十字架。她用「孝顺、忍耐、良善」,终于也感化了婆婆。到一个地步,婆婆 听不得任何一个婢女说她的媳妇的坏话,她会叫儿子责打说坏话 的婢女。莫尼加的先生也信任自己的妻子。

奥氏的父亲到了晚年的时候,终于被主得着了,受洗成为基督徒。这一切都是神使用莫尼加的缘故。她对丈夫忠心、对婆婆孝顺、对家庭殷勤、向众人行善、引儿女归向神。她可以说是一个撒拉的女儿了。神借着莫尼加对他们家说,「甚好。」

甚好,不但是我们家中甚好,而且这样婚姻中彰显出来的合一,见证了基督和教会合一的极大的奥秘,这是婚姻终极的意义。

2022/5/1. RaleighCCC

# 祷告

# 盟约(The Covenant)

[羔羊] 1. 我以永远的爱 爱你 我以慈爱吸引你 聘你永远归我为妻 永以慈爱诚实待你

[新妇] 2. 哦 我愿夺得主的心 用我注视的眼睛我的心如禁闭的井 新陈佳果存留为你

[合] 将我放在你的心上如印记 将我带在你手臂上如戳记 你的爱情坚贞胜过死亡 众水不能熄灭不能淹没

[羔羊] 3. 我赐你肉心代替石心 把律法写在你心里 我用水将你洗洁净 你的罪恶我全忘记

[新妇] 4. 因你鞭伤我得医治 你受刑罚我得平安 你受咒诅我得祝福 因你流血我得生命

[合] 将我放在你的心上如印记 将我带在你手臂上如戳记

你的爱情坚贞胜过死亡 众水不能熄灭不能淹没(x2)

小羊诗歌取自多处经文词/曲:林婉容,2000

# 以弗所书释经讲道-极大奥秘的新歌 第廿八篇 我们是顺服之子~ 伊甸园的呼召(5,25,28-31,33a)

读经:以弗所书5.25, 28-31, 33a

诗歌:我是属祂祂属我(I Am His, and He Is Mine, H338)

# 经文结构分析

以弗所书的伦理部份强调天国子民是一群怎么样的人,它用七方面来刻划其本相。第六方面-我们乃是顺服之子-最长(5.21-6.9),当然也最重要。它定义了基督徒的人际关系:夫妻之间、亲子之间、主仆之间。其主动词是5.18的「要被[圣灵]充满」,以及5.21的分词「当…[彼此]顺服」。因此我们看见基督徒的处世心态就是以敬畏基督的心去顺服。

妻子顺服丈夫、儿女顺服父母、仆人顺服主人,是显而易见的。然而丈夫以敬畏顺服基督的心,爱妻子;父母按主的教训,管教儿女(参来12.10);主人因为有一位主在天上,以公平对待仆人,仍是秉持「彼此顺服」之心。

以弗所书三度用命令的语气,要丈夫爱妻子(5.25, 28, 33), 「这个劝勉…是独特的,在旧约里、在拉比文学里、或在希罗时

代的居家指令里,都是没有的。」至于这个命令在这短短的经文里,提及了三次,原因很简单,它很重要。<sup>1</sup> 论到丈夫爱妻子,保罗却用基督爱教会作模型(25b),到了第28节,他更说「如同爱自己的身子」,乍看之下,几乎是乞灵于「人不为己,天诛地灭」的谚语。<sup>2</sup>

到了5.30-32才澄清了,关于婚姻问题,应诉诸伊甸园的模式。法利赛人曾试探耶稣,问说,「人无论什么缘故,都可以离婚么?」(太19.3)耶稣引用了创世记1.27和2.24的话,来回答他们(太19.4-6):

19.4 那起初造人的,是造男造女,19.5 并且说:「因此,人要离开父母,与妻子连合,二人成为一体。」这经你们没有念过吗?19.6 既然如此,夫妻不再是两个人,乃是一体的了。所以,神配合的,人不可分开。

法利赛人不屈不挠地拿摩西的权威来压耶稣,因为摩西容许离婚,但要备妥休书(参申24.1)。然而耶稣斩钉截铁地说,「但起初并不是这样。」(太19.8b) 创世记2.24的话是婚姻的原委,我们应当由此去了解「丈夫要爱妻子」之教训的缘故。为什么呢?因为夏娃与亚当原为一,既受造之后,借着婚姻,他们又成为一体。夏娃顺服亚当是为着合一,亚当爱顾夏娃也是为着合一。神创造人时,是造男造女,为什么呢?神要用性别彰显按祂的形像受造之人的多样性。但父、子、灵三位格又是合一的,同样的,神也借着婚姻彰显人性的合一性。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Harold W. Hoehner, *Ephesians: An Exegetical Commentary*. (Baker Academic, 2002.) 748.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Andrew T. **Lincoln**, *Ephesians*. *WBC*. (Word, 1990.) 387-388.

# 第廿八篇 我们是顺服之子~伊甸园的呼召(5.25, 28-31, 33a) 问世间情何物(5.31)

以弗所书5.31引用创世记2.24,是这段经文的锁钥。我们明白了这句经文,才会明白「丈夫要爱妻子」命令的涵意。让我们先来欣赏金朝人(南宋同时)元好问(1190~1257)在十五岁的那年(1205),所写的歌咏千古爱情的名词摸鱼儿:

问世间 情为何物 直叫生死相许 天南地北双飞客 老翅几回寒暑 欢乐趣 离别苦 就中更有痴儿女 君应有语 渺万里层云 千山暮景 只影为谁去 横汾路 寂寞当年萧鼓 荒烟依旧平楚 招魂楚些何磋及 山鬼自啼风雨 天也妒 未信欤 莺儿燕子俱黄土 千秋万古 为留待骚人 狂歌痛饮 来访雁丘处

这首词极其凄美。他在并州旅途中,一位捕雁人对他说:「我今天捕杀到一只雁,另一只雁脱网逃去,竟然没有飞远,却在上空盘旋悲鸣不去,最后冲下撞地而死。」元好问感动万分,便将双雁买下,葬于汾水滨,堆垒取名「雁丘」,并填了这首词,千百年来感动了多少人的心。

问世间「直叫生死相许」的情为何物,元好问说去问双飞雁吧!它们天南地北双宿双飞好多年,如今死别,情何以堪!那只存活的雁儿自问:渺茫万里云山,没有你作伴,我孤单一个还能去那里呢?

后半阙的典故不易懂。那些一生相爱的莺儿、燕子也会成为 黄土,难道这双雁的爱也会化为黄土?不,诗人相信牠们的爱要 存留到千秋万古,也算是为伊甸园婚姻中的爱情作见证吧。

# 那人独居不好

伊甸园真善美圣,可是神却说:「那人独居不好。」(2.18)

其实这个不好是期待的:第一天造了天,就需要第四天的天体填满,才有意义;第二天分开的水和空气,就要有第五天的鱼和鸟填满,才有意义;第三天造出来的地,就要有第六天的陆上动物填满,才有意义。那么,第六天造出来的男人,要填上什么,才使神的杰作有意义呢?这是为什么神居然说出「不好」的原因。

单有宇宙、宇宙不好,单有海天、海天不好,单有大地、大地不好,同样地,单有男人、男人不好。男人啊,你虽然是天之骄子,千万别骄傲。神说你「独居不好」。有一天中午,我的妻子和一些姊妹在聊天,我不小心偷听到她们聊天的内容。知道什么吗?她们说,「男人没有独居生活的能力!」2.18b的原文很特别:「我要为他造一个匹配他的帮手。」匹配有成全之意。中文说配偶叫「另一半」,就是那个意思。神看男人没有独居的能力,所以,神就为他创造另一半来成全他、帮助他。所以在神的眼中看男人就只有一半,神才说「不好」,要为他匹配另一半,才算「甚好」(1.31)。

# 女人是水做的

亚当有心了,神就好办事了。女人受造虽是为了帮助男人,但她也是具有百分之百神的形像,与男人同质、同尊、同荣的。 Matthew Henry为创世记2.21作了最好的注释:

女人不是用亚当的头骨造的以超越在他头上,也不是用他的脚骨造的被他踩在脚下,而是用他的肋骨造的好与他平等、 在他的膀臂之下受保护、并靠近他的心被他所爱。

贾宝玉说的对,女人是水做的。她柔情似水,受造来填满男人的心灵世界,她一直在说的话不就是「问世间情为何物,直叫生死相许」吗?

当亚当从沉睡中醒过来了,或许以为还在嘉年华会中给万物取名呢。当他一醒来就看见一位很奇特的「动物」,要来给他取

第廿八篇 我们是顺服之子~伊甸园的呼召(5.25, 28-31, 33a)

名。这正是他在寻找的另一半!Eureka,找到了。亚当可是比阿基米德还要高兴呢。

### 铭心刻骨告白

神创造人时,神唱歌(创1.27);亚当看见夏娃时,亚当唱歌(2.23):

这终于是我骨中的骨、 肉中的肉, 我要叫她做「女人」, 因为她从「男人」出来。

一见钟情。何等铭心刻骨的告白啊。人没有犯罪前,多会谈恋爱。女人(אִשֹּה)只要一读,发音很像,俩人很有「关系」。雅歌里的男女主角的名字也是一样:所罗门和书拉密。亚当说,她是我骨中之骨、肉中之肉,是我的另一半、我的配偶。有了她,我才完全,我才可以活在关系之中,我才真正地算作一个人。

### 直叫生死相许

亚当与夏娃结婚了,神是证婚人,赐下证婚词:「因此,人要离开父母,与妻子连合,二人成为一体。」(创2.24)婚姻是立约关系,十分严肃的。多严肃呢?耶稣说:「所以神配合的,人不可以分开」(太19.6b);不可用「强暴、诡诈」对待配偶(玛2.14-16)。

以弗所书5.31的三个动词是婚姻成功的三件要事,都是人当尽上的职责。神的儿女只管顺服主的命令去做,圣灵必加力量给那顺服的人。这三件事其实有共同的目的,即建立婚约中的关系:(1)「离开」父母是感情心志上的离开,而非身体实质上的离弃。我还是要尽孝的。然而从进入婚姻的那一天起,我生命中的第一顺位已经变了,不再是父母了。他们的意见我可以请教、参

考,但是我首先要咨询的乃是我的配偶,我首先要顾及的也是他/ 她。

中国文化告诉女仕们, 妳是嫁入夫家。可是圣经伦理告诉夫妻双方, 你们都嫁娶出去、成立一个新家庭了。神要你们开创一个新局面。

- (2)「连合」一词在创世记34.3翻译为「系恋」,形容恋爱中男女之间感情的关系。这股深情,亚当一看见夏娃时,就毕露无遗了。夫妻之间要有三情:爱情、友情与恩情,缺一不可。有了这三种感情,俩人的结合是灵魂的结合。这种感情直叫人生死相许。有人问爱因斯坦的妻子懂不懂她先生的相对论。「我不懂」,她回答,「但是我懂得我的先生,而且我知道他是可信任的。」<sup>3</sup>
- (3)「合一」当然是婚约下身心的合一,无法再分了。有两位女仕从大学时代就是好朋友,五十岁时一同开车旅游。第一晚休息吃饭时,她们注意到有一对长辈坐在不远,可以听到他们的谈话。先生银发,古铜色肤色,身体健硕。女伴(应是妻子)身材娇小,穿着讲究,十分可爱。这位妻子深情款款地看着先生,听他讲话。这情景使两友想起了恋爱中的青少年。

于是二友就猜那一对长辈的关系,结婚多年吗?可是为何看来像恋爱中人呢?可能是才开始吧?看看他们的新鲜劲。接着,她们听到男仕跟女仕解释投资,并征求她的意见。他替女仕点了羊肉,并告诉她这是她喜爱吃的菜。讲话时,男仕还不时握住对方的手抚摸着,叫人羡慕极了。

可是最后,当那女仕开口说话时,把那两友吓呆了。女仕柔 声问男仕:「我认识你吗?这儿是那里?为什么我会在这里呢

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Clifton Fadiman, *The Little, Brown Book of Anecdotes*. (Little Brown, 1985.) 187.

### 第廿八篇 我们是顺服之子~伊甸园的呼召(5.25, 28-31, 33a)

?」男仕回答说:「我是Ralph,妳的丈夫。我们现在在Santa Fe。明天就要到密苏里州去看我们的儿子,妳记得吗?」女仕静静地说:「我不清楚,可能忘了。」男仕安慰她说:「没关系,好好吃饭、好好休息吧。」他拍拍她的脸说,「妳今看起来好美。」在旁边从头听到尾的两友都流泪了,同声说:这是真正的爱。4

这是立约的爱,信实不变。当初双方在神面前说「我愿意」时,就已许诺「无论是好是坏,我都爱你不渝。」请问,还有什么比这种夫妻的合一关系,在今生更能表达我们身上神的形像呢?

5.31的「为这缘故」是指着5.30讲的。「我们是祂身上的肢体」一语应接着5.29的「基督待教会」说的。所以5.30的意思是:我们基督徒是基督之身体的肢体。5.30有异文读法,加了以下的一句:「就是祂的骨、祂的肉。」<sup>5</sup>

# 爱中了解敬重(5.30)

虽然5.30b之异文读法,不是许多权威的经文所呈现的,但是它的涵义与上下文是符合相通的。神用亚当的肋骨创造了夏娃,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jack Canfield, etc., *A Second Chicken Soup for the Woman's Soul*. (Health Communications, 1998.) 128-130.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bruce M. **Metzger**, *Textual Commentary on the NT*. On Eph 5.30 αὐτοῦ {A}: Although it is possible that the shorter text, which is supported by early and good witnesses (including Φ<sup>46</sup> κ\* A B 33 81 1739\* cop<sup>sa, bo</sup>), may have arisen by accidental omission occasioned by homoeoteleuton (αὐτοῦ ... αὐτοῦ), it is more probable that the longer readings reflect various scribal expansions derived from Gn 2.23 (where, however, the sequence is "bone...flesh"), anticipatory to the quotation of Gn 2.24 in ver. 31. **Lincoln**, *Ephesians*. 351, footnote d. 作者的意见与Metzger者相似,但他对爱任纽也选用这较长的读法,提供了教父对付诺斯底派的否认耶稣是成了肉身来的一事。

使妻子成为丈夫的「骨中的骨、肉中的肉」,彼得前书3.7的话与此不谋而合:

你们作丈夫的也要按知识和妻子同住;因她是软弱的器皿, 与你一同承受生命之恩的,所以要敬重她。这样,便叫你们 的祷告没有阻碍。

### 了解妻子软弱

女人的「软弱」惟在于她对爱情的需要远大于男人,丈夫必须认清这一点。她需要爱情的满足,而且唯有丈夫可以给她满足;全世界只有你能给,否则你就失职了。

爱就是了解,了解什么?乃是丈夫了解妻子比先生软弱!这软弱非指在智慧、想象力、创造力,或道德、甚或体力方面,女人比男人差;而指在情感方面,女人比男人脆弱,在情感方面的要求多于男子;神造人之时,就是如此。所以,先生须要了解,把爱情丰富地供应给妻子。杜博生(James Dobson)在女人心(太太希望先生知道的事)一书里指出,大多数的女性最感到痛苦的,竟是从先生那里得不到足够的爱、所造成的「自卑」情结!

电话与唇语发明者—亚历山大.贝尔—的太太是个聋子,但他爱她。他设下家规严格要求小孩必须当着妈妈的面讲话,小孩也不明白究竟为什么。有一天在紧急状况下,么女叫妈妈,妈妈没有回应。么女误以为妈妈不爱她了。那天贝尔才正式向儿女们揭露妈妈是聋子的事实。贝尔多疼爱他的妻子啊!

当先生觉得对妻子的爱够了,其实他已经到了悬崖边了,不 及格。因为他是按自己的度量去爱妻子,觉得够了,但妻子实际 上仍觉不足。「爱要常以为亏欠」(罗13.8),是最佳圭臬。

### 爱是敬重妻子

雅各的一夫人利亚的妹妹叫拉结;拉结的眼睛特别美(创

29.17)。利亚从小在这样的对比下,过得不快活;进入婚姻中,更加痛苦。她的五个小孩个个都有问题,责任部份归咎到妈妈身上,而雅各也有责任。先生无法保证妻子婚前不受到心灵的伤害,但至少要保证婚后,借着尊重她,把她的自卑拔除,帮她建立神的形像。

我们的言语及倾听,都是用来敬重妻子的方式。沟通的秘诀在于倾听,所谓「心有灵犀一点通」。多说赞美、感谢、积极、鼓励、幽默及感性的话。有一位先生真是不会讲话,却又骄傲。他对太太说:「他实在不明白,神造的女人为何这么美丽,又这么笨。」这个太太听了之后回答:「是啊!这么美丽,你才会来追我;这么笨,我才会嫁给你啊!」你说谁才真是笨啊?

有位女士出门,常会在半途中跳起来说,「哇!我的电熨斗忘了拔插头!」好几次必须折返而回。有次他们夫妇从洛杉矶到优胜美地渡假,快抵达时,太太在车中惊跳起来,因为想起家中的电熨斗插头可能没有拔掉。这时先生把车靠边一停,不慌不忙到车厢里把电熨斗拿给太太看。这个先生实在非常幽默体贴。

# 爱中领导合一(5.25-31)

明白了所引用创世记2.24上下文以后,我们才晓得5.28的意义,不是用爱自己的精神去爱妻子,而是贯澈我与妻子在婚约上的合一,视她为我骨中之骨、肉中之肉,供应她、珍惜她。5.25则说爱要爱到为她舍己,就像基督为教会舍己一样。

5.23a即说, 「丈夫是妻子的头」(参林前11.3), 那么丈夫要如何在婚姻中实践他的领导权呢?

### 舍己去爱妻子

你爱不爱妻子呢?当然爱。主的榜样是舍己的爱(弗5.25)。 O'Henry的短篇小说东方博士的礼物(*The Gift of the Magi*, 1906)写 道:圣诞节快到了,一对恩爱夫妻都在想要给对方一样惊奇礼

物。但他们都太穷了,怎么办呢?先生吉姆卖表买发绺,因为妻子黛拉的长发太美了。黛拉剪卖秀发买表炼,因为先生的怀表就缺一条金炼。圣诞夜黄昏吉姆下班回家了,两人对看,一个是长发不见了,一个是怀表不见了。两人这才明白怎么回事,虽然买了没用的礼物,但牺牲的爱是最好的礼物,这是难忘的圣诞节! 甘心做她仆人

做头就是做仆人,从服事之中建立你的领导权。谈恋爱的时候,男生最会的就是献殷勤。结了婚以后,应当继续,一生以此为你结婚的目的之一。

常有人用存款与提款的观念来看婚姻, 意思是你要妻子爱你, 那么你要先多爱她, 就好像在银行先存款, 到了用时, 才提得出款子。然而仆人心态不是为提款而存款, 而是为服事而服事。「人子来, 不是要受人服事, 乃是要服事人」(可10.45a), 这是主耶稣的仆人心态。

### 头有供应之意

要给她安全感。我和妻子结婚一年半了;那时她带儿子从台湾来与我会合,正好岳父做生意路过L.A.,就和我到机场接机。当妻子从海关走出来之时,岳父远远看见,就对我讲了一句话,「麟至啊,我把宗和交给你了。」后来我问妻子这话是什么意思。我的妻子说,「因为我把孩子带到美国来与你会合,真的离开父家了。我以后的安全感就只有从你而来了。」「那是当然啰。可是这需要讲吗?」「需要。因为你看起来就是种不给人安全感的人!」

给人带来安全感不是件容易的事,我们需要常为别人着想,不可自私,这是起码的。给予工作上的稳定感,不要穷紧张,制造家中的不安。

给她一个能靠一靠的肩膀。有一位姊妹下班时发现轮胎扁了

第廿八篇 我们是顺服之子~伊甸园的呼召(5.25, 28-31, 33a)

, 办公室的人都散了。她打电话给先生。先生说:「我能感觉妳所感觉的(这点非常重要)。我马上来,但是要40分钟;妳同时打电话给AAA,说不定他们先到解决问题。主会与妳同在,我立刻赶过来。|这是标准答案!

### 保养顾惜妻子

找出你妻子需要你保護之处。我太太最怕老鼠,但是她没有告诉过我。1985年我们搬入结婚以来的第一栋自己拥有的公寓。有天半夜她去邮局上班时,在厨房大叫起来;我从睡眠中醒来去看发生了什么事。原来有一只小田鼠钻到屋子里来,她吓坏了。我先将小田鼠抓走,再找出新屋的小破口,将它堵住。

以后再搬入任何新房,检查小出口就列为重点,因为我的妻子怕有田鼠钻入房子。

不要给妻子财务上的压力,不要逼她出去工作赚钱。对她说,我的就是你的,你的还是你的。放心,会嫁给你的女子,胳臂都是向外弯向你的,凡事已在为你打算了。买房子不要贪大,以独力付贷款为量度,即使妻子要大房子时,也要坚持你的原则,否则迟早会有付贷款的压力。

### 负起家中责任

一个人能不能负责任是他是否成熟的衡量, 自私的人负不了 责任的, 会推诿, 为自己找下台阶。

不要潜意识的把妻子当做母亲,不但不负责,还把大小事情往妻子身上推,没有男子汉的气概。

在教养小孩上,做父亲也要给小孩换尿片、洗澡、教语言、陪玩、教功课…。在教养青少年的事上,更不可缺席。一位教会的青少女说,「以后长大了,要找一位像她爸爸这样的人为对象!」

婆媳关系的处理:不偏向那一方,不隔岸观火,不只是隔在中间,而是挑起责任,作两者之间沟通的桥梁,建立她们的关系。

# 作属灵的领导

我常有机会去弟兄姊妹的家中吃饭。有的弟兄碰到这种谢饭的事,就推给妻子!弟兄要在家中带领家庭礼拜。教会事奉不要落在姊妹之后。寻求神的旨意,明白神对你家的带领。世俗的女性主义者很愚昧,把自己弄得很累,以为这是女性尊严。男女有别,弟兄应当承担起家中领导的责任。

# 伊甸园的呼召

当神取了亚当的肋骨,创造了夏娃的时候,神已经呼召亚当进入这一个神圣的婚约。婚姻不只是满足男女双方心灵上互做伴侣的需要,同时神指望神的儿女 - 除非他/她有独身的恩赐 - 借着婚姻彰显人性里的合一。

回应这样呼召的人,经文在这里三度地说,丈夫当爱妻子(5.25, 28, 33),二人成为一体,「这是极大的奥秘,但我是指着基督和教会说的。」(5.32)

2022/5/22. RaleighCCC

# 祷告

我是属祂祂属我(I Am His, and He Is Mine. H338)

1 主永远的爱爱我 这爱藉恩我深知 圣灵从上正轻语 为将此爱来指示 哦这丰满的平安 哦这神圣的欢乐 在这不息爱里面 我是属祂祂属我<sup>x2</sup> 头上之天何蔚蓝 四周之地也青绿 有一景色更鲜艳 无主之目从未睹 第廿八篇 我们是顺服之子~伊甸园的呼召(5.25, 28-31, 33a)

鸟鸣声音更可悦 花美使我更快活自从我心能领略 我是属祂祂属我<sup>xx</sup> 有事曾使我惊恐 今不再扰我安息 靠在永久膀臂中 枕在爱的胸怀里 哦愿永远卧于此 忧疑自己全逃脱 当祂柔声的指示 我是属祂祂属我<sup>xx</sup> 我是永远只属祂 谁能使祂与我分 祂在我心来安家 有福安息满我心 天地可以都废去 日月也可全衰落 但主与我永同居 我是属祂祂属我<sup>xx</sup>

I Am His, and He Is Mine. George W. Robinson, 1876 EVERLASTING LOVE 7.7.7.7.D. James Mountain, 1876

附录:婚姻四态

| 起初的模式      | 律法下模式     | 恩典下模式               | 荣耀中模式                       |
|------------|-----------|---------------------|-----------------------------|
| 伊甸园        | 普世人类      | 新约教会                | 教会或永世                       |
| 创2.24-25   | 申24.1-4   | 林前7.11, 15, 27-     | 太19.11-12,林前7.26, 29-35, 40 |
| 太19.4-9    | 太19.7     | 28a                 |                             |
| 除了对方犯淫乱外,  | 许可离婚, 仍保护 | 某些条件下,可再婚           | 为服事主而不婚,                    |
| 不许可离婚      | 受害者权益     |                     | 像天使一样                       |
| 以表明神的永旨    | 只因为人的心硬   | 虽不能表明神永旨,<br>但非罪,也可 | 今日就过永世的生<br>活               |
| ҈ 神原初的心意,是 | ♥不适用于基督徒  | ☑也适用于基督徒,           | ☑仅适用于极少数                    |
| 基督徒婚姻的理想   |           | 是恩典下的考量             | 有此恩赐的基督徒                    |

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第廿九篇 我们是顺服之子~ 这是极大的奥秘(5.25-27,32)

读经:以弗所书5.25-27,32

5.25b基督爱教会,为教会舍己,5.26使祂可以借着道用水洗、把教会洁净,将她圣别/变为圣洁;5.27a使祂可以将这荣耀的教会献给自己,5.27c使她[教会]可以毫无玷污、皱纹等类的病,成为圣洁没有瑕疵的。...5.32这是极大的奥秘,但我是指着基督和教会说的。

诗歌: 玉漏沙残(The Sands of Time)

# **揭纱极大奥秘(5.32)**

这一段经文我们上回曾经讲过一次,但是就丈夫爱妻子的角度来看的。第32节说到伊甸园的婚姻模式 - 「因此,人要离开父母,与妻子连合,二人成为一体。」(引用创2.24) - 圣灵说,「这是极大的奥秘,但我是指着基督和教会说的。」神的儿女的婚姻是用来为这个奥秘做见证的,这奥秘被称为极大的奥秘,那么神一定还有话、透过这段经文,要告诉我们。

每个婚姻都是奥秘。婚礼那一天有一个动作很重要,就是揭纱。雅各结婚那一天肯定是得意冲昏了头,没有揭纱,新娘被掉

包了都不知道。那么为什么要揭纱呢?宣告这个女人从此刻起嫁给你了?没错。不过揭纱本身有一个很深的意义:因为你进入婚姻了,从今天起你和妻子的距离不一样了,你会有许多惊人的发现与体验,是你过去不管你谈恋谈了有多久、所不知道。揭纱应该是每天都要有的动作,每天都要尝试发现妻子新的一面,是你过去不知道的。两个灵魂结合在一起,每一天都是新鲜的体验。所以在婚姻生活中,不论多少年,天天都要揭纱,有奥秘等你去揭晓!

我们上回说过, 5.25-33的主旋律是「丈夫要爱妻子」, 它出现过三次(5.25a, 28a, 33a)。在这主旋律之外, 它还有一个天籁, 就是上面说到的「极大的奥秘」(32)。在原文里, 5.25-27是一个句子。其实这一小段除了5.25a的主旋律出现以后, 5.25b-27都在讲那个「极大的奥秘」(32)。这个长句有三个连接词ǐva (hina 5.26a, 27a, 27c), ¹像接力赛一样, 讲明「基督爱教会, 为教会舍己」(5.35b)的目的: ²

5.25b基督爱教会, 为教会舍己,

5.26使祂可以将她圣别...

5.27a 使祂可以将这荣耀的教会献给自己...

5.27c使她[教会]可以成为圣洁没有瑕疵的。

我将经文按原文直译,刻意保留连接词「使」(ἵνα)所扮演的角色。基督救赎之死的行动,我们读过太多都是说到祂为个人而死。然而在5.25b则说祂是为教会而死。目的是什么呢?经文用了第一个「使」,祂可以使教会成为圣洁。接着经文又使用了第二

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Harold W. Hoehner, *Ephesians: An Exegetical Commentary*. (Baker Academic, 2002.) 756.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hoehner, *Ephesians*. 757, 760. 弗5.27a的ἵνα子句,应是附属在5.26的ἵνα之下。5.27c的ἵνα子句亦是附属在前的子句之后,表达更进一步的目的。

### 第廿九篇 我们是顺服之子~这是极大的奥秘(5.25-27, 32)

个「使」, 祂可以将这圣别的教会献给自己。头两个动词都是过去式的, 我们可以赋予神学性的诠释, 即基督以其死而复活, 一次永远所做的工作!<sup>3</sup>

5.27bc呈现「毫无...乃是」的句型,用来修饰5.27a的教会(直接受格、阴性);在此出现了第三个「使」(27c),在这新的子句里,主词变为「她」(教会),而且动词的时式是现在式。这说明教赎的第三个目的是,使教会成为圣洁、没有瑕疵的。与5.25b,26,27a不一样的,5.27bc乃是圣灵今日在教会中的工作,有破有立。

# 神永远的旨意(5.25b)

神为什么要创造?为什么要救赎?都是为了祂永远的旨意; 祂要得着教会!神为什么拯救我们这些基督徒个人呢?因为祂要得着教会。我们不要膨风,以为主要得到我们个人。神因为要得着教会,才在个人身上工作。如果救恩的工作只停留在个人归主

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 倪柝声在弗5.25b-32这里,联同创2.21-24,讲述了一些十分诡异的教义。见圣洁没有瑕疵。(台湾福音书房,1997。) 他认为基督的死有「非赎罪」的部份,而此部份正是主以之建立教会者。(见该书42-50。) 他的解经基础是用创2.21-22,因为夏娃受造时,亚当尚未犯罪,所以教会的受造有一部份和夏娃是一样的:没有罪的。基督的死不过就是亚当的沉睡,与罪无关。他还在该书第一章申言救赎不是神所预定的(8)。又说救赎低于创造(该书22-23)。都是不对的。这些错误的教训必定影响并误导了其人论、基督论与教会论。

我们当明白: 一, 用旧约一小段叙事来建立教义, 并用之来诠释新约使徒书信里的教训, 是释经学上的错谬。教义是「建造在使徒和先知的根基上」(弗2.20)。当新约使徒和先知「更确的预言, 如同灯照在暗处, 你们在这预言上留意…才是好的。」(彼后1.19) 二, 救赎引进复活与新造, 完成了创造未竟之功, 不仅消极解除罪恶, 更是达成神的永旨。三, 神在永世之前在基督里拣选教会, 这正是基督的死所要达成的目标(弗1.4-7, 5.25b-27, 32), 百分之百要将我们从罪污之中圣别出来, 怎么说基督的死有「非赎罪」的部份呢?

上,而不继续教会的建造,那等于叫神永旨的工程无效。个人归主的工作当为神建造教会的永旨效命。

「教会」一字在四福音里只出现在马太福音的两处:

16.18 我还告诉你,「你是彼得,我要把我的教会建造在这盘石上;阴间的权柄不能胜过她。|

18.17 若是不听他们,就告诉教会;若是不听教会,就看他像外邦人和税吏一样。

耶稣是在祂迈向耶路撒冷、门徒认信祂为基督时, 祂才进一步启示他们祂的心意乃是建造教会。在主复活升天以后, 整部使徒行传就在记述新约教会的诞生及茁壮。以弗所书是新约里启示教会之意义的一卷书, 教会一词出现有九次之多(1.22, 3.10, 21, 5.23, 24, 25, 27, 29, 32)。

什么是教会呢?没有比1.23的定义讲得更清楚了:「她[教会]是祂[基督]的身体,是那在万有中充满万有者所充满的。」整卷以弗所书用「新人」(2.15)、「圣殿」(2.22)、「身体」(4.12)、「妻子」(5.32)、战士(6.10)等意象来阐释教会的涵义,都带着永远的意味。

什么是神的永旨,我们在启示录末了可以看得很清楚。「圣城新耶路撒冷由神那里,从天而降,就如新娘妆饰整齐,等候丈夫」(启21.2),这新娘就是「羔羊的妻」(21.9)。「羔羊婚娶的时候到了!」(19.7) 救恩史上的诸恩约终于在长大成熟的教会身上,得到完满的实现。

# 一次永远圣别(5.25b, 26)

新圣经多处讲到基督为我们舍命(约10.11, 15, 17, 18, 15.13, 可10.45, 太20.28, 约壹3.16; 舍己, 加1.4, 2.20, 提前2.6, 多2.14, 弗5.2), 但没有一处像以弗所书5.25b这么清楚地基督乃是

第廿九篇 我们是顺服之子~这是极大的奥秘(5.25-27,32)

为教会舍命。我们若说唯独教会是主在十架上舍身流血的对象, 也不为过。这个十架上一次永远的救赎工作,是源自祂对教会的 爱顾。

十字架是救恩史终末的开始。神爱我们是在创世以前(弗1.4-5),然而这个救赎性的大爱真正地发挥功效,是当主耶稣钉十字架的时候。有什么功效呢? 5.26说,「使祂可以借着道用水洗、把教会洁净,将她圣别/变为圣洁。」在逻辑上来说,洁净在先、圣别在后。洁净是过去式动词分词,挂在主动词「圣别」上的,但是在时间上它们可以是同时发生的,就是当基督钉十架的那最神圣的一刻。4

教会是基督浴火重生的凤凰。哥林多前书6.11也说,「但如今奉主耶稣基督的名,并借着我们神的灵,你们已经洗净、成圣、称义了。」三个动词都是表达一次永远动作的过去式!以弗所书5.32说,「这是极大的奥秘,但我是指着基督和教会说的。」什么奥秘呢?教会在主钉十架时一次永远地诞生了。旧约教会的产生是预先支取十架的福份,而新约教会则是回头支取同一祝福。两者都是聚焦在十架之上。5

描述这一个「洁净」,原文有一片语「用水洗」(τῷ λουτρῷ τοῦ ὕδατος)。「洗」这个字另出现在提多书3.5 (重生的「洗」)。这个「洗」是主钉十架时发生,不应指洗礼。Harold W. Hoehner 诠释说,「我们极乐见这个救赎譬喻的表达,是指实行在第一世

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hoehner, *Ephesians*. 752.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 倪柝声在他的圣洁没有瑕疵一书里,有一十分奇异的说法。他在讲述以弗所书5.25-32时,引用创2.21-25,认为教会的产生有一部份与罪无关,正如同夏娃的受造与罪是无关的。这说法是错误的!(1)用旧约的象征来建立教义,这是越位;(2)没有正确地按弗5.25-32的上下文来诠释教会出于基督之救赎的道理。

纪新娘洗浴的意义。」<sup>6</sup> 以西结书16.6-12用十分生动的描述,讲到神的家以色列出生之时的光景:

16.6 我从妳旁边经过,见妳滚在血中,就对妳说:「妳虽在血中,仍可存活;妳虽在血中,仍可存活。」16.7 我使妳生长好像田间所长的,妳就渐渐长大,以致极其俊美,两乳成形,头发长成,妳却仍然赤身露体。

16.8 我从妳旁边经过,看见妳的时候正动爱情,便用衣襟搭在妳身上,遮盖你的赤体;又向妳起誓,与妳结盟,妳就归于我。这是主耶和华说的。<sup>16.9</sup>那时我用水洗妳,洗净妳身上的血,又用油抹妳。<sup>16.10</sup>我也使妳身穿绣花衣服,脚穿海狗皮鞋,并用细麻布给妳束腰,用丝绸为衣披在妳身上,<sup>16.11</sup>又用妆饰打扮妳,将镯子戴在妳手上,将金炼戴在妳项上。<sup>16.12</sup>我也将环子戴在妳鼻子上,将耳环戴在妳耳朵上,将华冠戴在妳头上。

主爱教会,这是出发点与动力,因此,主就拯救了以色列,用水将她洗净,然后第10-12节的描述,分明是在讲她被圣别成为新娘了。这样说来,以弗所书5.26的洗浴乃是新娘的洗浴了。<sup>7</sup>

如此说来,当教会在主的十字架上诞生时,她也经过洗浴,成为新娘,归给了基督。当主在十架上受苦时,圣灵在教会身上做一个奇妙的工作,将她洁净、圣别、称义。我们之所以在蒙恩时得着这些恩惠,是因为我们成为了教会身体里的肢体了。神的恩典是赐给教会的,我们不过在其内分取恩典罢了。

# 献主荣耀教会(5.27a)

5.27有第二个「使」,这是基督十架舍身的第二个目的,他

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hoehner, *Ephesians*. 753.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hoehner, *Ephesians*. 754.

### 第廿九篇 我们是顺服之子~这是极大的奥秘(5.25-27,32)

要将荣耀的教会献给自己。从教会的诞生起,她不但是圣洁的,也是荣耀的。以弗所书1.23所定义的教会:「她[教会]是祂[基督]的身体,是那在万有中充满万有者所充满的」一语,已经意味着神的荣耀透过教会、照射出去了。教会一生下来就是荣耀的,因为她是神用来装盛祂的荣耀的器皿,也是神为着祂的荣耀而创造的(赛43.7)。

长颈鹿生下来只要30分钟, 牠就能站立; 八个小时, 牠就能跑。教会生下来就是洁净的、圣别的、称义的。不只如此, 她也是荣耀的!

# 圣洁无瑕教会(5.27bc)

第三个「使」的动词是现在式。教会靠着圣灵,今日应当做什么呢?玷污我们容易明白,是与罪恶有关的事,十诫道德律做最好的规范,使人清楚知道何事越位了,道德的红灯亮了。主词是教会,没有玷污与皱纹等是指着教会团体说的。

什么是皱纹呢?与老化有关。在启示录第二章里的以弗所教会,就是一个典型。他们做了不少对的事,在教义尤其正确,但是主却责备他们,这是老化。老化的一个特征就是失去了起初的爱心,这爱尤其是新妇向着主耶稣的爱情!这是纯属灵的爱情,救赎性的,没重生的人想象不到的。

还有一个词也是负面陈述:没有瑕疵。

正面来说是成为圣洁。神是圣洁的神,所以我们也要圣洁。圣洁是神最核心的性格,我敢说亚当受造时的圣洁品格,与我们得救以后可以追求到的圣洁,不能比的。彼得蒙恩时居然对主说,「离开我,我是一个罪人」(路5.8);亚当在伊甸园里与耶和华神同行时,会不会说,「主啊,离开我,我配不上你的圣洁。」我只能想象主与受造无罪的人同在时,祂要收敛太多的圣洁与荣耀。以弗所书5.27bc是教会今日的责任,我们要追求主:

我们务要认识耶和华, 竭力追求认识祂,

祂出现确如晨光;

祂必临到我们像甘雨,

像滋润田地的春雨。(何6.3)

约翰壹书3.1-3也说到今日我们追求圣洁的标竿何在:

3·1你看父赐给我们是何等的慈爱,使我们得称为神的儿女;我们也真是祂的儿女。世人所以不认识我们,是因未曾认识祂。<sup>3·2</sup>亲爱的弟兄啊,我们现在是神的儿女,将来如何,还未显明;但我们知道,当<u>将来如何</u>显明时,我们必要像祂,因为必得见祂的真体。<sup>3·3</sup>凡向祂有这指望的,就洁净自己,像祂洁净一样。

「必得见祂的真体」(we shall see Him as He is), 这是荆棘火焰的经历!摩西从前所经历的近乎见父面,是教会今天要走过的经历。这也是登山变形主的荣耀的显现:门徒们三年跟随主,从来没有见过这么大的荣耀。神子是神的荣耀所发的光辉,但祂收敛了,这时,天父容许祂近乎全然地照射出来,大概是主在约翰福音17.5的祷告:「父啊,现在求你使我同你享荣耀,就是未有世界以先,我同你所有的荣耀。」

# 羔羊之妻荣美(5.27a)

女子怎样预备结婚?一生最美时候?启示录说:

19.6 「哈利路亚!

因为主我们的神、

全能者作王了。

19.7我们要欢喜快乐,

将荣耀归给祂。

因为, 羔羊婚娶的时候到了, 新妇也自己预备好了, 第廿九篇 我们是顺服之子~这是极大的奥秘(5.25-27, 32)

### 19.8就蒙恩得穿

光明洁白的细麻衣。」

这细麻衣就是圣徒所行的义。...

<sup>21.9</sup>拿着七个金碗、盛满末后七灾的七位天使中,有一位来对我说:「你到这里来,我要将新妇,就是羔羊的妻,指给你看。」<sup>21.10</sup>我被圣灵感动,天使就带我到一座高大的山,将那由神那里、从天而降的圣城耶路撒冷指示我。<sup>21.11</sup>城中有神的荣耀;城的光辉如同极贵的宝石,好像碧玉,明如水晶。<sup>21.12</sup>有高大的墙,有十二个门…。」

这是永远的新娘, 荣美永不凋谢。

诗歌教会惟一的根基(The Church's One Foundation)描写了教会所经历的争战:

1 教会惟一的根基 是主耶稣基督 她是主全新创造 藉水与道而出 主从天上来寻她 作主圣洁新妇 付上生命的代价 用血将她买赎 2 虽蒙拣选自万邦 信徒却为一体 所享救恩的宪章 一主一信一洗 同尊唯一的圣名 同享唯一天粮 同怀唯一的盼望 同蒙恩爱久长 <sup>3</sup> 虽她历尽了艰辛 受人讥笑毁谤 内争分裂她身体 异端背道中伤 圣徒儆醒对主说 黑夜到底多长 哭泣即将变歌声 转瞬即见晨光 4 教会永不会灭亡 因有恩主保抱 导引辩护又珍惜 同在直到末了 虽然敌意四环绕 伪信潜伏内里 面对仇敌和背道 教会终必胜利

5 历经诸般的争战 颠沛流离困顿 但荣耀教会异象 充满希冀眼神 她等候圆满结局 平安永远满溢 那日教会奏凯歌 方得永远安息 6 她在地上却联合 真神三位一体 与得享安息圣徒 奥秘甜蜜团契 恳求主赐恩我们 能像快乐圣徒 那样温柔又谦卑 高处与主同住

The Church's One Foundation. Samuel J. Stone, 1866 AURELIA 7.6.7.6.D. Samuel S. Wesley, 1864

第三节最感人。正因为建造教会是神的永旨, 所以仇敌魔鬼就处 心积虑地要破坏她; 然而神必保守祂的教会。

Timothy Dwight在1795~1817年担任耶鲁校长期间,带起第二次大奋兴。爱德华滋是他的外祖父,他出生的时候正好是Northampton教会发生问题,有一些人兴风作浪,做假见证,在牧师续聘时,将爱德华滋排斥掉。所以爱德华滋到Stockbridge, MA的印地安人中间去服事若干年,他的小外孙Timothy也经常和外祖父在一起,也学会讲印地安语。他从小看神的教会如何受到攻击,也看到教会中有人苦待传道人,但他爱教会的心一点不改变,和他的外祖父一样,忠心爱教会,无怨无悔。在所写的诗歌主我爱你国度!里,他将神的儿女对教会应有的爱、表达出来:

<sup>1</sup>主我爱你国度 就是你的居所就是教会你所救赎 就是你的杰作<sup>2</sup>神我爱你教会 她是你心奇珍你对待她爱护入微 犹如眼中瞳人<sup>3</sup>为她我常求呼 为她我常哀哭为她我常操心劳碌 直到日子满足

第廿九篇 我们是顺服之子~这是极大的奥秘(5.25-27,32)

4 我宝贵她特点 远超最高喜乐 甘甜交通真诚奉献 爱和赞美之歌 5 耶稣神圣朋友 我的救主君王 大能的手施行拯救 脱离仇敌罗网 6 正如真理永存 锡安必蒙赐福 地上最大荣耀无尽 天上更大丰富

Timothy Dwight (1752~1817), 1800

你爱教会吗?神的奥秘就是基督(西2.2),而基督的奥秘就是教会(弗3.4-6)。那么教会的奥秘又何在呢?有一极大的奥秘是由婚姻来象征、来见证的。教会的奥秘在婚姻(弗5.32)!

神的奥秘在基督, 「因为神本性一切的丰盛都有形有体的居住在基督里面」(西2.9)。基督的奥秘在教会, 因为「这奥秘就是外邦人在基督耶稣里…得以同为后嗣、同为一体、同蒙应许」(弗3.6)。教会的奥秘在婚姻/家庭!当神的儿女在婚姻中彼此顺服时, 就会把伊甸园带回到人间。

你爱教会吗?她是基督的奥秘!让我们好好爱她,让我们用 我们的婚姻好好来见证她。

2022/5/29. RaleighCCC

# 祷告

玉漏沙残(The Sands of Time. H532)

<sup>1</sup> 玉漏沙残时将尽 天国即将破晓 所慕晨曦即降临 甘甜加上奇妙 虽经黑暗四围绕 晨光今已四照 荣耀荣耀今充满 以马内利之境 <sup>2</sup> 哦基督你是泉源 源深甘爱充满 既浅尝此泉于地 定必畅饮于天

The Sands of Time. Ann R. Cousin, 1857 RUTHERFORD 7.6.7.6.7.6.7.5. Chrétien Urhan, 1834

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三十篇 基督爱教会(5.25b)

经文:以弗所书5.25b

5.25b基督爱教会, 为教会舍己。

诗歌:美丽锡安我神圣城(Glorious Things of Thee Are Spoken.)

以弗所书5.25b讲了一句话,「基督爱教会,为教会舍己。」 我们常常说神爱世人,也常常说耶稣爱我,但是我们很少注意一个更重要的真理,那就是基督爱教会,这一个爱是舍己的爱。主为什么要到世界上来成为人?为什么要走上十字架为我们舍身流血?因为爱。不错。但如果我们更进一步的问?祂为什么要这样的爱我们呢?祂爱我们有没有目的呢?祂是否只是为爱而爱呢?不是。祂爱我们是有目的的,而且这个目的是为着神永远的旨意的。究竟什么是神永远的旨意呢?以弗所书5.26-27讲得很清楚:神要得着一个圣洁没有瑕疵的教会,这是祂永远的旨意。为了这一个神圣的目的,基督来爱教会,为教会舍己,并建造教会。

# 神工作着眼点

我发现不少弟兄姊妹对主的教会缺少观念,这是不讨主喜悦的。教会乃是神工作的着眼点。不错,当我们读加拉太书2.20时,我们感动:「祂是爱我,为我舍己。」这是何等牺牲的爱,乃是为着我这一个罪人!太感人了,我们听了莫不动容。

## 因为在基督里

但是我们再仔细推敲一下,我们发现:主之所以为我舍己,是因为「我」是一位在基督里蒙拣选的人。以弗所书1.3-14的颂词一再强调神的救赎工作是「在基督里」进行的,这一组词汇在这一个短短的段落里(12节),就出现了十次(和合本漏了四次,以\*表示;天道本只漏了一次!):神赐属灵的福气是在基督里的(1.3),拣选也是在基督里的(1.4),父神的诸恩典总结都是在在基督里的(1.6);接着,救赎当然是在基督里的(1.7\*),神的安排是在基督里的(1.9\*),将来的归一也是在基督里的(1.10),我们的得属灵的基业也是在基督里的(1.11),总结我们的盼望都是在基督里的(1.12);最后,我们所蒙福音有效的恩召,是在基督里的(1.13a\*),受圣灵的印记也是在基督里的(1.13b\*)。

我们可以得着一个小结论:圣三一之神惟独在基督里工作。 着眼教会整体

为什么圣经这么强调「在基督里」的这一个道理?因为三一之神救赎工作的着眼点是在基督里的教会整体,而不是基督徒个人。所以使徒保罗在此只用我们,而不用我;这一个我们是指着教会说的。神当然在个人身上工作,但是神之所以在一个人身上工作因为这一个人是「在基督里」的,是属于教会的;否则神还是不会动一根指头的。这不是说,我们要把功劳归给教会;不,还是要归给主,因为惟有祂是救恩的源头。但是我们不要忘掉神的着眼点是教会,而不是个人。神永远的旨意是得着荣美的教会,是为着教会的,这点我们一定要十分地清楚明白。

圣经的信仰没有极端的个人主义。自古以来,有一句话说: 教会之外无救恩。如果我们领会得对的话,它的确如此。讲得明白一点、露骨一点,如果主不为着得着一个荣美的教会,主不会到地上来道成肉身、受苦、钉死。我们若以为主只是光为着拯救

#### 第三十篇 基督爱教会(5.25b)

基督徒个人而来、而死的话,那是一种罗曼蒂克的讲法而已,实情不是如此;这种罗曼蒂克的讲法徒然增长了基督徒极端个人主义的气焰。

# 何谓主的教会?

究竟什么是教会呢?那是神永远的旨意,祂要得着那一个荣美的教会。以弗所书1.23给教会作了一个最贴切的定义:「教会是基督的身体,是那充满万有者的丰满。」有的神学家喜欢用「宇宙性的教会」或「看不见的、奥秘的教会」来称呼这样定义的教会。这个定义是强调教会的本质,她的本质在于她是基督的身体,她是基督的延伸、基督的丰满、基督的彰显。她的本质与基督是合一的,如果我们拿去基督的话,教会就不再是教会了。基督是她的特征。

## 教会七重譬喻

以弗书用许多表号来阐明何谓教会。它说教会是基督的身体 (1.23); 教会既然是主的身体, 那么她和主就是一位新人(2.15); 她成为了主的圣殿, 主住在其中、又是她的荣耀(2.21); 她是基督的丰满(3.18-19, 参1.23); 她是基督的妻子/新妇(5.32); 她是属天的战士(6.10ff)。这些表号都强调一点:基督与教会的关系是有机的、不可分的、联合的。启示录末了, 当宇宙进入完满之时, 完全的教会出现了, 祂就是那位基督的新妇, 那座新耶路撒冷城一神的永旨实现了。

## 救恩史的展现

平时我们提起教会,我们所强调的都是教会的另一面:可见的、组织的、地方的;这是教会在时空里过程之展现。神的永旨管制着人类的历史。从圣经的角度看人类的历史,乃是一部救恩史,或说救赎的历史。圣经本身就是采取救赎史观看人类的历史。教会既然是神的永旨,神的注意就在教会的身上。

希伯来书第十一章可以说是旧约时代的救恩史,让我们看见神如何在旧约时代建造祂的教会。新约时代更是如此。主耶稣在主后30年被钉十字架、并复活,当时跟随祂的信徒并不多,但是新约教会的根已经种下去了。我手上是1999年年底出版的时代杂志(Time),第189-192四页是过去的千禧年图表,一目了然:它从世俗的角度看历史,主后1000年时是伊斯兰教主宰的天下;所以,我们若多读一些历史,就比较明白宾拉丹(Osama Bin Laden)的脑子里都在想些什么。当时世界的中心是巴格达。到了1300年代则转到了大都(就是北京)...。

然而启示录末了到了第21-22章则告诉我们,当人类今世的历史结束时,神要审判以往历史的全人类,一切都要过去,惟有教会长存;她不但长存,而且长大成人,满有基督长成的身量。彼得后书3.12b-13是永世的大纲: 「3.12b在那日,天被火烧就销化了,有形质的都要被烈火镕化。3.13但我们照祂的应许,盼望新天新地,有义居在其中。」启示录21-22章则是细节。神在启示录21.5说:「我将一切都更新了!」这是新天新地,神重新肯定祂的造物,怎样肯定呢?用火将罪恶烧去,再用圣灵更新整个宇宙。那将是一个何等美丽的诸天与大地。

新天新地的中心是新耶路撒冷城,启示录21.9-22.5形容这城的荣美。那时审判过去了,草、木、禾秸都烧掉了,只留下金、银、宝石。这些都是用表号说的象征语法。新耶路撒冷城不是别的,就是教会在永世里终极的显现,不是物质的,乃是属灵的。这些金、银、宝石就是神的儿女们。草、木、禾秸也是我们,是我们不合神心意的部份,那么是些什么呢?乃是指「世界上的事,就像肉体的情欲,眼目的情欲,并今生的骄傲,都不是从父来的,乃是从世界来的。这世界和其上的情欲都要过去…。」(约壹2.16-17a)约翰说,「惟独遵行神旨意的,是永远常存。」(约壹2.17b)神就是神,合祂旨意的就留,不合的就除去。

#### 第三十篇 基督爱教会(5.25b)

神在历史上一切的打算、作为,都是为着祂的教会考量的。神不但保守教会,而且叫教会长大成熟,臻于完满,正如以弗所书5.25b-27所说的,基督爱教会,不但为她舍命,更为她的成长,付上一切的代价。我们一旦信主了,我们就要明白神的心意,配合神的作为,这是金银宝石的工程,要存到永远。

# 爱教会的挑战

这节经文「基督爱教会,为教会舍己」(弗5.25b)、带给我们很大的挑战:我们要爱主,更要爱主的教会。

以弗所书5.26-27承认教会在地上是满了「玷污、皱纹等类的病」,神就「用水借着道把教会洗净」,使教会至终成为「圣洁没有瑕疵的」教会。在这建造过程中,你爱她呢?教会本质上乃是基督的身体、丰满。我们必须看见这异象,才会爱她。

## 爱顾弟兄姊妹

以弗所书5.27提到教会今日还有「玷污、皱纹等类的病」; 因此教会虽然是蒙恩的人组成,又有神的话在其中导引,人毕竟 是人,不时仍会有一些十分不愉快的事发生。爱那些可爱的、爱 你的人不难,正如主所说的,外邦人也会(太5.46)。

诗篇16.2-3两节之间有关系。大卫吃了多少神百姓的亏?他还能这样地讲!因为他看见了他们是世上的圣民。为什么呢?因为我们看见了什么是身体,身体就意味着肢体之间有爱。教会也是一样,我们若看见了她是在基督里的身体,我们就能多爱那不可爱的了(林前12.23)。

## 守主日敬拜神

这是十诫的第四诫,这一诫命可说是前四诫的总和。我们到底爱不爱神,敬畏祂否,有一样很基本的测验,就是看我们是否守好主日。守主日就是分别这个日子来敬拜神。十诫是道德律。

何谓道德律?它是神造人时刻在人类的心版上的律法,是最基本的道德诉求。关于在安息日的启示,首先出现在创世记2.1-3,这时人尚在伊甸园、犯罪以先。换句话说,守主日的要求是普世性的,是人类基本当尽的道德义务!不是信主的人才要守主日,乃是人人都当如此。

那么我们信主了,岂不更当如此吗?破坏主日是很不讨神喜悦的事。神看重守主日到一个地步,祂将它放在十诫里,而且放在第四诫的地位。以赛亚书58.13-14讲到守主日的意义是以耶和华为乐。如何守呢?「称耶和华的圣日为可尊重的,而且尊敬这日:不办自己的私事、不随自己的私意、不说自己的私话。」

## 为教会献灵祭

财物奉献:希伯来书13.16说这是一种祭,换言之是人到神面前不可少的。祭物是归给神的,若据为己有,就是窃夺属神之物了。美国是万万税的国家,所得税、购物税、地产税、汽油税、执照税、行车税…到你死了的时候,还有最后的遗产税。假如世界上有一个国家只抽百姓10%的税,大家会说这国家好,藏富于民。旧约时代神的国只收十分之一,可见神是多么地宽宏。<sup>1</sup>

服事教会,或说行善,希伯来书13.16说,这也是神的儿女当献上讨神喜悦的祭。我曾经读过一篇文章讨论古代教会在万般的罗马政府之逼迫下、仍能屹立的原因,因为她行善,行到一个地步,中央政府下的逼迫命令走到各个地方时,官员不执行,事实上他们也下不了手,因为基督教会平日都在行善。许多弃婴丢在街头真可怜,教会将他们检回去抚养长大,成为帝国有用的公

<sup>1</sup> 创14.20, 利27.30-31 (归神为圣), 民18.21, 24, 28 (归利未人等), 申12.6, 11, 17, 14.22-29, 26.12, 代下31.5ff (希西家王的复兴), 尼10.37-38, 12.44, 13.5, 12, 结45.11, 14, 摩4.4 (心不归向神没用), 玛3.8, 10。

## 第三十篇 基督爱教会(5.25b)

民。教会从第一世纪起就反堕胎,尊重生命,各地的官员看了实情,心中不得不佩服,怎么会去逼迫他们呢?

在纽泽西州要盖一座教堂,平均要花十年,为什么?因为各城各乡的地方政府官员并不见得敬虔,其心态就表现在层层卡关。可是天主教要建堂或扩堂的话,就不会如此。为什么?因为他们平日在地方上行善:提供义诊、禁酒场地、供应食物给游民、关怀弱势民众(尤其是女性)等等,这些恩慈事工原是神交付给各地教会当作的工作(利23.22,太25.34-40,提前5.3-10)。请问,你若是官员,有这样的教会来申请建堂或扩堂,你会怎样对待他们呢?你当然乐见其成。

发掘并运用你的恩赐:这是更有效的事奉。

## 又祭上福音祭

团契不应、也不能取代教会。我们在前面已讲过,神的心意是建造教会、得着教会。我们如果只将人带到团契、查经班,人始终还是在救恩之外;就算真的得救了,如果他一开头就不认神的永旨,他也缺乏属灵的建造。这就好像磁砖工厂生产磁砖,却不将它用到建筑上一样地的荒谬。

将人带入教会,也是献祭,我们就好像「神福音的祭司」, 献上神所悦纳的灵祭(罗16.16)。

## 同心建造教会

爱教会就要建造教会,这是神所设立最终的目的。启示录21-22章的异象必需今日落实,不是到了那一日,突然一切就都建造好了。不是的,建造就在今日。今日如果我们这些天国的材料不有份于教会的建造,那日在主的手里也没有什么用。

新耶路撒冷城真荣美,尤其是她的十二种宝石的根基。每一块宝石不是别人,就是你我!我们是什么时候变为宝石的?难道

是到了回天家以后才冶炼的吗?等到主来了,断乎来不及了。冶炼是在今日,尤其是在教会与众人配搭服事时显露出来的。我们按天性都是草木禾秸,唯有在我们在教会服事时,天性暴露了,我们在神的光中认罪悔改,逐渐变成金银宝石的。我们要信得过神,祂永远赐我们第二次的机会;我们也要爱教会中的每一肢体,给予他们第二次的机会。你问主七次够不够,你会听到主给彼得一样的答案:七十个七次!(太18.21-22)「感谢神,因祂有说不尽的恩赐!」(林后9.15)

2001/10/21, 2010/4/25, MCCC

# 祷告

美丽锡安我神圣城(Glorious Things of Thee Are Spoken. H677)

- 1 美丽锡安我神圣城 万般荣耀难尽述 有许必应有言必践 选你作为祂居所 万古盘石是你根基 谁能摇动你安息 救恩墙垣四围环绕 尽可嗤笑众仇敌
- 2 请看永远活水滔滔 涌流来自永远爱 无穷活泉供你儿女 永无缺乏的恐惧 谁能觉得困倦干渴 当此活水长涌流 恩典坚如赐恩的主 历经年代仍屹立
- 3 请看云火又正显现 笼罩锡安千万民 如此荣耀如此遮盖 显示主正何等近 美丽锡安我神圣城 万般荣耀难尽述 有许必应有言必践 选你作为祂居所

Glorious Things of Thee Are Spoken. John Newton, 1779 AUSTRIAN HYMN 8.7.8.7.D. Franz Joseph Haydn, 1797

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三十一篇 圣洁没有瑕疵的教会(5,25b-27)

经文: 以弗所书5.26b-27

5.25b正如基督爱教会, <sup>1</sup> 为教会舍己,

5.26可以用道使教会成为圣洁,要借着水洗「把她」洗净;

5.27可以献给自己,作个荣耀的教会, 毫无玷污、皱纹等类的病; 而是可以圣洁没有瑕疵的。<sup>2</sup>

诗歌: 主我爱你国度(I Love Thy Kingdom, Lord.)

# 打造圣洁教会

基督有多爱祂的教会呢?在以弗所书这一卷全圣经独特启示

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 另译,并用诗歌体排列。Markus Barth将第26节的主动词与分词平行使用,看成同义的;并将「道」和「成为圣洁」放在一起,而将「水洗[水礼]」和「洗净」放在一起。他以为弗5.25b~27是诗歌体,不是散文体。见Barth, *Ephesians*. The Anchor Bible. (Doubleday, 1974.) 605.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 希腊文的这一段有三个**ໃνα**,我刻意地用三个「可以」将之翻译出来,以表达基督爱教会之目的。

教会真理的书信里,我们看见了基督在创世以前,就容神在祂里面拣选了我们;在基督升天时,我们看见祂掳掠撒但,把事奉神的恩赐分赐给教会;如今基督坐在天上,在别的书信里我们看见,祂在神面前为我们长远祈求。不过最重要的乃是以弗所书5.25b-27所说的:祂在十字架上为我们舍己,好把我们建造成一个圣洁没有瑕疵的教会!

以弗所书5.25b~27其实是一首赞美诗;<sup>3</sup>在其中,神启示基督如何建立教会的真理。5.26c讲到基督建立教会的方式:乃是借着祂十字架上的舍己。5.26b则讲到基督建立教会的动力:乃是祂爱我们的大爱。进一步地,在5.26~27共有三个连接词hina (ἵνα),细腻地讲到基督建立教会的目的。

# 建立教会目的(5.26)

第一个连接词hina是在5.26,表明主所建立之教会的最大特征乃是「圣洁」;神或基督的「慈爱」之属性是教会得建立的动力,而不是终极的特点。其终极的特点是圣洁!或许我们要问,什么是「圣洁」呢?神学家古德恩是这样定义的:

神的圣洁的意思是祂与罪恶隔离,而专心地寻求祂自己的尊荣。这个定义包括了一种关系性的品质(与…隔离)和一种道德上的品质(与罪孽、邪恶脱离,并专注在有益于神自己的尊荣或荣耀上)。包括了与罪隔离并专注于神自己的荣耀之圣洁的思想…。4

圣洁是世上之人最不明白的神的属性;但是一旦我们得救了,我们就有份于这个属性。原来神的目的乃是要创造一个与祂自己的 圣洁,或说道德属性与祂完全相同的的团体,这个团体就是教

\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Barth, Ephesians. 607.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wayne Grudem, Systematic Theology. (Zondervan, 1995.) 引自第十二章。

#### 第三十一篇 圣洁没有瑕疵的教会(5.25b-27)

会。难怪撒该在树上一得救了,他原来死爱钱财的生命就大改变了。他对主说,「主阿,我把所有的一半给穷人。我若讹诈了谁 ,就还他四倍。」(路加福音19.8)

这种见证在我们中间也是经常听见的,因为主要将我们圣化,使我们与祂自己的性情相似。一个骄傲的人骄傲不起来了,说话过份,或对同事、对家人不够恩慈,自己的良心就会不安。原来喜欢看电影的人,好像不爱看了。从前对十诫的道德律没有那么敏锐的人,得救后,心里像是明镜似的。圣经还不见得那么熟悉,但是新生命的感觉却变得很细腻。

我们要稍微再回到以弗所书5.25b~27,来看这一段经文的上下文背景。保罗在5.22-33的段落在讲夫妻之间的关系,他用这种关系讲到基督和教会之间的关系,乃是「极大的奥秘」(5.32)。换言之,整个论及基督建立教会的目的之背景,乃是基督和教会之间犹如夫妻之间的关系。讲得更准确一点,乃是新郎和新娘的关系。这层婚约关系是论及教会真理控制性的思想。

那么,从这层关系来看以弗所书5.26的话,基督是用新约把教会-就是祂所钟爱的新娘-娶过来。新约在本质上乃是婚约。5.26所提到的圣礼,就是我们进入与主永远婚约的洗礼。洗礼不只是一个仪式,而是基督用来圣化我们的途径。和以弗所书5.26的思想相似、却更清楚的经文是提多书3.5:「祂便救了我们,并不是因我们自己所行的义,乃是照祂的怜悯,借着重生的洗和圣灵的更新。」洗礼不能使人重生,使人重生的是圣灵更新人的内在工作。以西结书16.6-14是一幅更详细的图画,诉说救赎主怎样用恩典赎买我们归向祂,成为祂的新娘。以西结书36.25-27也刻划出主是怎样将我们洗净,成为新人归向祂。

可是以弗所书5.26a却同时提到了洗礼中另一项更重要的因素

:「用道(ἐν ῥήματι)使教会成为圣洁」。这里的「道」何意呢?它应该指的是洗礼时认信的话语,这些话语也是福音的信息。<sup>5</sup> 使徒行传22.16说,「现在你为甚么耽延呢?起来,求告祂的名受洗,洗去你的罪。」这是保罗受洗时,基督给他的「道」。可见道与水洗是里外同工的。

那么,「道」是讲员口中说出来的道,还是蒙恩者受洗洗入教会身体里的认信的「道」呢?从保罗得救受洗的例子来看,都对。亚拿尼亚传达基督的话给他,而他要起来求告主的名。身为受洗者,他必须发出他的认信的话来。

彼得前书3.21也说, 「这水所表明的洗礼, 现在借着耶稣基督复活, 也拯救你们。这洗礼本不在乎除掉肉体的污秽, 只求 (ἐπερώτημα, x1)在神面前有无亏的良心。」在这里的「求」这个字的意思是「诉求」之意, KJV把它译为「回应」。马丁. 路德的注译很好, 他说,

水真的不能做什么,除非在水中、水旁的神的话,以及信靠水中神的话语的信心。没有神的话,水不过就是水,什么都不是,也不是洗礼;有了神的话,才是洗礼,才是满了恩典的生命之水。<sup>6</sup>

我们从保罗在以弗所书5.22-33的引用创世记2.18-25的这幅画面和话语,来思想的话,那么基督呼召教会新娘进入婚约时,还有什么话语比创世记2.23a的话 - 「这是我骨中的骨、肉中的肉」- 更悦耳呢!因此,「你们要圣洁,因为我是圣洁的。」(彼前1.16,参利11.45,19.2)洗净是消极的,成圣才是积极的;洗净是

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Andrew T. **Lincoln**, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 376. 亦参见F. F. **Bruce**, *The Epistles to the Colossians, to the Philemon and to the Ephesians*. NICNT. (Eerdmans, 1984.) 388-389.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 引自Barth, Ephesians. 625, n. 58.

预备,成圣才是目的。

# 配给自己新娘(5.27a)

第二个连接词hina是在5.27a。保罗接着说,基督建立教会的 更深目的乃是将那一个成圣的教会献给自己,做什么呢?以弗所 书5.32说的很清楚,乃是作祂的新娘,祂的婚配,祂的另一半, 祂骨中之骨、肉中之肉。虽然新约使用许多预表来譬喻教会,可 是最能表达教会本质的预表,乃是「新娘」(νύμφη,启21.2,9, 22.17)。圣经一开始时,就用夏娃来预表教会;到了启示录最末 了,当一切事物都消逝时,在永世里最要存到永远里的,就是羔 羊的新娘。

这位新娘之新不是蜜月过完了,她就不再是新娘了。不,教会永远都是「新」娘的。在新约里讲到新旧的「新」,有两个字,νέος和καινός。前者是指品质上的新(参西3.10 新人,来12.24 新约),而后者是指时间上的新。我们永远都是耶稣的新娘。主和我们所立的是「新」约(καινός 路22.20,林前11.25,来8.8, 13, 9.15,参LXX耶31.31),永世被称为「新」耶路撒冷(彼后3.13,启21.1, 2, 5)。虽然新约圣经使用的字眼是后者,强调它在救恩中上的新颖,其在品质上当然是永远常新(参来1.12, 8.13),即前者一字的涵意。我们和主是合一的,祂在我们里面,而我们也在祂里面(参约14.17, 20, 15.4, 7)。献给祂自己就是与祂合而为一,这是主受难前在约翰福音17章里一再祷告的。

这个「新」的光景,以弗所书5.27a用了一个字来形容:荣耀的(ἔνδοξον), 吕振中译本作:满有光彩。这个字另外三次的出处是路加福音7.25 (你们出去到底是要看甚么?要看穿细软衣服的人么?那穿华丽衣服宴乐度日的人是在王宫里。),13.17 (耶稣说这话,祂的敌人都惭愧了。众人因祂所行一切荣耀的事,就都欢喜了。), 哥林多前书4.10 (我们为基督的缘故算是愚拙的,你们在基督里倒是聪明的;我们软弱,你们倒强壮;你们有荣耀,我们

倒被藐视。)等。所以,从这些出处的使用这个字,我们可以揣摸以弗所书5.27a使用这个字的意思:教会在今日就是华丽的、光彩的、聪明的、强壮的、荣耀的。

# 展现绝代风华(5.27b)

以弗所书5.26~27a等三个动词或分词(圣化、洗净、献给)都是过去式,而27c的主动词才是现在式。这种时式的不同是有涵义的。过去式是论及基督在教会身上的工作是一次永远成就的,而现在式的涵义则是与时推移、一直在进行的。

我们成为新娘,是从蒙恩那一天起,就被主分别为圣了。因此,5.26~27b的光景是已经成就了的!马太福音11.5是弥赛亚在地上时的事工总结:「瞎子看见、瘸子行走、长大痲疯的洁净、聋子听见、死人复活、穷人有福音传给他们。」主在以弗所书5.27b说,祂已经除去了「玷污、皱纹等类的病」;但在5.27c的现在式则表达另一个信息:祂要继续不断地除去,直到我们进到荣耀里去。

有一些诗歌的信息可能有些偏颇,因为它会说,主体恤我们的软弱,然后就没有下文了。它在暗示一个极其错误的信息,好像说基督徒可以待在自己的安乐窝里面了,反正主怜恤嘛。是这样的吗?这种似是而非的真理,就像12点差五分钟的表,最容易败事。圣经上怎么说呢?

以弗所书5.27b既然清楚说,我们是已经是「毫无玷污、皱纹等类的病」,那么我们为何无病呻吟,在强调自己的软弱呢?我们在基督里看见自己的美丽了吗?肯定我们的是新造的人了吗?我们若真的肯定以弗所书5.27b的话,那么我们应该像书拉蜜女一样地宣告自己「是秀美…,好像所罗门的幔子。」(歌1.5)

圣经的真理是叫我们站在成圣的根基上,聆听希伯来书4.12-13的话:

#### 第三十一篇 圣洁没有瑕疵的教会(5.25b-27)

4·12神的道是活泼的、是有功效的,比一切两刃的剑更快,甚至魂与灵、骨节与骨髓,都能刺入剖开,连心中的思念和主意,都能辨明。4·13并且被造的没有一样在祂面前不显然的,原来万物在那与我们有关系的主眼前,都是赤露敞开的。

它的上文是呼吁我们起来对付自己内在的「不信从」(来4.11)。 这是追求圣洁。沙场老将保罗在哥林多前书9.27还说, 「我是攻 克己身, 叫身服我;恐怕我传福音给别人, 自己反被弃绝了!」 从圣洁到圣洁, 是我们生命的故事, 绝非靠恩典赖在软弱里。

约伯为什么会受这么大的苦呢?在苦难中,他对自己的感觉一直是很好的。等到耶和华在旋风中显现时,才照明他生命中的黑暗面,就是他为了「显自己为义」,甚至会定罪神呢(伯40.8) ! 还有,在苦难过程之中时,他似乎懵懵懂懂地知道,「然而祂知道我所行的路,祂试炼我之后,我必如精金。」(伯23.10)

大卫是合神心意的人!那么,神为什么容让他在人生路上犯过这么大的错误呢?至少有一点,我们可以看到神的智慧:神让大卫认明一件事,若失去了神的保守,人会犯罪到很难看的。神要他看看他的本相;这样,他才有救药。圣经里大概只有但以理是完人,但只是说或许他有失误,圣经上没有记载罢了。

约翰福音第五章的那位血气枯干的病人,病了38年,病到整个人的心灵都病倒了。耶稣看到他怎么说?「你要痊愈吗?」结果他怎么回答?答非所问,因为他的心灵病入膏肓了。可是主怎么解决他的瘫痪?主发出权能的命令:「起来,拿起你的褥子走吧。」主后来又加了一句话:「不要再犯罪!」

使徒行传第三章的那位瘸腿的,他在讨什么?他应该透过彼得、向主求什么?结果他有吗?一点都没有。他的意志已经完全被疾病、被撒但打败了。他只向彼得要一些蝇头小利的东西,而没有求他该求的痊愈。结果主怎样对待他呢?...圣经上有一些人

是主动向主求恩典的。有的人是不求的。但是主权能的命令却叫那些有「玷污、皱纹等类的病」的, 「起来, 拿起你的褥子走吧」(约5.8), 「我奉拿撒勒人耶稣基督的名, 叫你起来行走。」(徒3.6)

哥林多前书3.10-15讲到基督台前的审判。如果我们今日用草木禾秸来充数,将来会怎样呢?「受亏损」。

你放心。基督已经决意与荆棘蒺藜争战,并将之焚烧:

<sup>27.3</sup>我耶和华是看守葡萄园的,我必时刻浇灌、昼夜看守,免得有人损害。<sup>27.4</sup>我心中不存忿怒,惟愿荆棘蒺藜与我交战,我就勇往直前,把他一同焚烧。<sup>27.5</sup>不然,让他持住我的能力,使他与我和好,愿他与我和好。<sup>27.6</sup>将来雅各要扎根,以色列要发芽开花,他们的果实必充满世界。(赛27.3-6)

来吧,让我们欣然以「以仁义、公平、慈爱、怜悯…诚实」,来回应神的下聘(参何2.19-20)。

# 基督身体荣美(5.27c)

以弗所书5.27c出现了第三个连接词hina,它继续讲述基督建造教会的目的。在此的动词时式是现在式,表达这是一直在进行的事:主要将教会新娘装饰为「圣洁没有瑕疵的」。(这个词串另见弗1.4,西1.22;腓2.15,启14.5,歌4.7等处。)

注意,这不只是神在个人身上的圣化工作,而且是在教会团体身上的圣化工作。教会千万不要有精英思想。你们记得神要撒母耳到耶西的家中去给未来的以色列王,施以立君的膏。这是大事(参撒上16章)。先知以为老大好,神不以为然。大卫最后来了,他才是神所选立的。然而大卫是他们家人所瞧不起的,却蒙神拣选了。神的选择往往跌破人的眼镜。

麦纳理牧师(Pastor Al McNally, 1931~2013)第一次退休时所牧

## 第三十一篇 圣洁没有瑕疵的教会(5.25b-27)

养的教会是在Fort Wayne, OH的宣道会。那个教会在1940年代时是千人教会,不过,当麦牧师在1990年左右服事时,已是夕阳教会了。该教会在二战后招聘青少年传道人,曾会谈过一个青年传道人,他才从圣经学院毕业。会谈结果,教会认为他不适用。这个青年人就是日后出名的葛理翰(Billy Graham)!

那么,神的原则是什么呢?哥林多前书12.22-27说:

12.22身上肢体人以为软弱的,更是不可少的。12.23身上肢体我们看为不体面的,越发给他加上体面。不俊美的,越发得着俊美。12.24我们俊美的肢体自然用不着装饰,但神配搭这身子,把加倍的体面给那有缺欠的肢体,12.25免得身上分门别类。总要肢体彼此相顾。12.26若一个肢体受苦,所有的肢体就一同受苦;若一个肢体得荣耀,所有的肢体就一同快乐。12.27你们就是基督的身子,并且各自作肢体。

天路历程写到末了时,有一幕很优美,那就是「小信族群」 - 小信、自疑、弱质、易止、多忧、易惊等人 - 居然靠着神的帮助,和弟兄姊妹的扶持,也走到路终了。

有人说,将来我们在天家会有三种惊叹语:

怎么我也在这里! 怎么他不在这里! 怎么你也在这里!

我们都成了辛弃疾:「众里寻他千百度,蓦然回首,那人却在灯火阑珊处。」(青玉案)基督是一位把教会千锤百炼到「圣洁没有瑕疵的」神。祂不达目的,绝不终止。

## 出世入世在世

由于教会是基督的新娘,所以基督对她的爱是一种忌邪的爱 ,是男女之间容不下一粒沙子的爱。若人起来爱教会,基督会怎

样对待他/她呢?诗篇122篇我们翻出来读读。他/她会「必然兴旺!」所以我们要起来为教会求什么呢?「平安」(三次)、「祝福」。还有,我们要欢欢喜喜往教会去。去做什么?「称赞耶和华的名!。

其次,教会是基督的新娘,你千万不可「毁坏」她。若有人毁坏神的殿,神会怎样?「神必要毁坏那人,因为神的殿是圣的;这殿就是你们。」(林前3.17)

在后现代的今天,耶稣在登山宝训里的话 - 马太福音5.13-16 - 值得我们深思:

5.13你们是地上的盐;盐若失了味,怎能叫他再咸呢?以后无用,不过丢在外面、被人践踏了。5.14你们是世上的光;城造在山上,是不能隐藏的。5.15人点灯,不放在斗底下,是放在灯台上,就照亮一家的人。5.16你们的光也当这样照在人前,叫他们看见你们的好行为,便将荣耀归给你们在天上的父。

教会的人生观不是全然的「入世」,做地上的盐很容易陷入这种极端,以至于「失了味」;也不是全然的「出世」,做世上的光很容易陷入这种极端,以至于孤芳自赏。正确的道路乃是在世成圣,正如主受难前的大祭司的祷告:

17.15 我不求你叫他们离开世界,只求你保守他们脱离那恶者。17.16他们不属世界,正如我不属世界一样。17.17 求你用真理使他们成圣,你的道就是真理。17.18 你怎样差我到世上,我也照样差他们到世上。我为他们的缘故,自己分别为圣,叫他们也因真理成圣。(约17.15-19)

主向父神祷告,要我们成为一个圣洁没有瑕疵的教会。

2010/5/23

#### 第三十一篇 圣洁没有瑕疵的教会(5.25b-27)

# 祷告

主我爱你国度(I Love Thy Kingdom, Lord. H678)

¹主我爱你国度 就是你的居所就是教会你所救赎 就是你的杰作²神我爱你教会 她是你心奇珍你对待她爱护入微 犹如眼中瞳人³为她我常求呼 为她我常哀哭为她我常操心劳碌 直到日子满足⁴我宝贵她特点 远超最高喜乐甘甜交通真诚奉献 爱和赞美之歌节耶稣神圣朋友 我的救主君王大能的手施行拯救 脱离仇敌罗网°正如真理永存 锡安必蒙赐福地上最大荣耀无尽 天上更大丰富

I Love Thy Kingdom, Lord. Timothy Dwight, 1800 DEDICATION. S.M. Edmund Gilding, 1762 译文比较

**ESV** <sup>5.25b</sup> Christ loved the church and gave himself up for her, <sup>5.26</sup> that he might sanctify her, having cleansed her by the washing of water with the word, <sup>5.27</sup> so that he might present the church to himself in splendor, without spot or wrinkle or any such thing, that she might be holy and without blemish.

吕振中译本: 5.25b...基督爱了教会, 为她舍弃了自己, 5.26用水的洗、用话语来洁净她, 好奉献她为圣; 5.27好把教会献给自己, 满有光彩, 没有污点皱纹等类, 乃是圣洁没有瑕疵的。

中文新译本: 5.25b...基督爱教会, 为教会舍命...。5.26祂这样做是要借着祂的话、用水来洁净教会, 5.27使她荣美、圣洁、没有瑕疵

、没有任何污点或皱纹,好献给自己。

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三十二篇 极大的奥秘 - 撒但破坏婚姻的诡计(5.32)

经文: 以弗所书5.32

5.32这是极大的奥秘,但我是指着基督和教会说的。

诗歌: 哦完全的爱(O Perfect Love)

这个主日讲婚姻的信息其实是讲给我们家的,今天是我们夫妇结婚十九年的纪念日!我的妻子从台湾带回来三本书:如何抓住你妻子的心、如何抓住妳丈夫的心、不要向我沉默。看看书名就知道她要告诉我的信息,不要总是对我说我们之间没有问题。对了还有一本她爱看的书:女人心(What Wives Wish Their Husbands Knew About Women),你一看书名就知道这是一本对男人而言很辛辣的书。

最近一位朋友离婚了,他50岁上下。他对我说,50岁上下的 人谈离婚都是十分认真的,并非挂在嘴上讲讲而已。这个年龄的 人一旦提出了,就是警告的讯号。

在此先声明,请在座的单身人士包涵,因为这个题材或许与你们无关。在婚姻中有难处的人更请不要误会,没有针对性。若真有难处,但愿靠着主的帮助、互相代祷关怀,可以克服。

# 婚姻奥秘表号

天主教圣经在此将「奥秘」一字译成了「圣礼」。婚姻不是圣礼,但我们不可忽略婚姻在神心坎中的地位。经文在此用婚配来预表基督与教会,而后者正是神的永旨,这是神的奥秘;神今日使用婚姻来展现这个奥秘,可见神的儿女的婚姻在神的永旨上意义非凡,是超乎我们所能想象的。

## 圣经婚姻四态

我们先来看看圣经所讲的婚姻,它可能与我们平常所持守的福音派的立场,有些不同!

| 起初的模式      | 律法下模式     | 恩典下模式           | 荣耀中模式           |
|------------|-----------|-----------------|-----------------|
| 伊甸园        | 普世人类      | 新约教会            | 教会或永世           |
| 创2.24-25   | 申24.1-4   | 林前7.11, 15, 27- | 太19.11-12,林前    |
| 太19.4-9    | 太19.7     | 28a             | 7.26, 29-35, 40 |
| 除了对方犯淫乱外,  | 许可离婚, 仍保护 | 某些条件下, 可再       | 为服事主而不婚,        |
| 不许可离婚      | 受害者权益     | 婚               | 像天使一样           |
| 以表明神的永旨    | 只因为人的心硬   | 虽不能表明神永旨,       | 今日就过永世的生        |
|            |           | 但非罪,也可          | 活               |
| ҈ 神原初的心意,是 | ◈不适用于基督徒  | ☑也适用于基督徒,       | ☑仅适用于极少数        |
| 基督徒婚姻的理想   |           | 是恩典下的考量         | 有此恩赐的基督徒        |

很明显的,NT教会可以采用恩典下的模式。我们在教会里经常会引用马太福音19.4-9的话,来界范教会内的婚姻伦理、并处理我们的婚姻问题。我们总会强调这是主耶稣自己亲口所说的话,当然有其无上的权威。我们都必须认定,这确实是主的心意,祂要将我们带回伊甸园起初的理想。

然而教会也可以采用恩典下的模式,这是使徒保罗的话,记载在哥林多前书第七章,是关乎离婚与再婚的问题。然而这模式与伊甸园模式的婚姻一样,都应当用来荣耀神。

## 婚姻七重要素

著名的婚姻劝慰家芮特(H. Norman Wright)在他的著作-婚姻的八根柱石(*The Pillars of Marriage*, 1979)里,引用了另本书的话、说到婚姻的涵义在于七个C字: 1

Completion, Consolation, Communication, Coition, Creation, Correlation, Christianization

Completion的意思是指两人成为一体(创2.24),才算成熟完全。Consolation的意思是指婚姻带来帮助与安慰(创2.18),这正是以撒从利百加所得到的福气(创24.67)。Communication的重要性不言而喻,它是婚姻成功的钥匙。Coition指性生活是神赐给人类的礼物,但是唯独在婚姻里可以为人带来性满足。Creation指婚姻携带着神创造人时的一大赐福,要人类「生养众多」(创1.28)。Correlation指出婚姻成为基督与教会之间之奥秘的象征,基督徒的婚姻与家庭是基督之身体的小影(参弗5.31-32)。Christianization说出了婚姻与家庭将成为社会福音化的基石。

这是神在圣经里所启示婚姻的意义。在主里面嫁娶(林前7.39)是先决,否则进入这个婚姻的双方、没有办法明白并实现婚姻的意义。我们若真正地明白了这七个"C"的意义,不但帮助我们真实地享受婚姻的福祉,也满足神我们的婚姻上的旨意;不只如此,更装备我们谨防撒但在我们的婚姻生活中任何的破坏。

# 撒但破坏诡计

人类的仇敌有三样:(在空中属气的)撒但、(环绕我们四周的)世俗和(在我们里头的)肉体。这三样是环环相扣的,神呼召我们起来从事属灵争战时,的确是要我们同时对付这三样。可是责任

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> John Lavender, *Your Marriage Needs Three Love Affairs*. (Accent Books, 1978.) 号|自H. Norman Wright, The Pillars of Marriage. (Regal Books, 1979.) 9-14.

的先后有所不同。我们责无旁贷的是在自己里头的肉体,假如我们不对付自己里头的肉体,转而责成撒但和世俗,只是招致世人和撒但的笑话。(我们这样做又是中了撒但的诡计:叫我们不去对付自己的肉体,落在属灵的黑暗里而不自知。)

但是,在我们从事属灵战争时,若只是一味地对付自己的肉体,而不对付主谋(撒但)和第一从犯(世俗),我们仍旧无法胜利。 所以当我们看「撒但破坏婚姻的诡计」时,我们必须明白这一点 :我们一方面要尽责对付自己里面的肉体;另一方面也要瓦解撒 但诡诈的攻击,才能赢得真实、全面的胜利。

## 销去灵战意识

许多基督徒知道有属灵争战这回事,在我们教会事奉中、个人传福音时、甚至待人处世中,我们都会注意。可是到了我们的婚姻生活中,就澈底缴械了。诸位,撒但处心积虑要破坏我们的婚姻,你知道吗?你有此敌情概念、有此警觉吗?

这是创世记第三章的悲剧故事:亚当在2.23所说的话,何其美好!但是到了第三章,在这优美的伊甸园婚姻生活中,撒但进来了,而且和夏娃聊天,亚当也在旁听着。撒但在做什么?破坏神所设立的婚姻!亚当根本忘了神的话:「神…使他修理看守」(创2.15),他也要看守他的婚姻,但他失职了。你曾经想到过撒但会搅入你的婚姻和家庭中、并破坏它吗?如果人在无罪的伊甸园都要警觉的话,更何况我们处在弯曲悖谬的世代中呢?

有心爱主的基督徒若知道婚姻也在灵战里,必会奋起迎战。 因为他知道不战而败,或败而不战都是属天军人的耻辱。你难道 愿一生在神所祝福的婚姻生活中,委屈做撒但的手下败将吗? 忘记婚姻意义

神所计设的婚姻有其七重意义,其末后两样是基督徒独有的、牵涉到神的永旨,是灵战的终极目的。撒但的厉害就在于他使

#### 第三十二篇 极大的奥秘 - 撒但破坏婚姻的诡计(5.32)

我们神的儿女根本忘记了、忽视了神在我们身上婚姻的崇高目的。因此,婚姻发生问题时,我们很容易随波逐流。可悲的是:今日一些基督徒家庭不是基督化的家庭,不过是充满基督徒的家庭而已。基督徒家庭本来应该是教会的小影,预表那极大的奥秘,可是我们常常失败了。家庭是教会的根,家庭若瓦解了,教会如何得到建立呢?上述婚姻七项涵义的第七点,是第六点的延伸。神的路基本上是家庭福音之路,不只是个人福音之路。

但愿我们不让神的永旨在我们身上失败, 勿灰心, 祂等着帮助我们。

## 气馁失去斗志

婚姻是跳两公尺高栏,不容易的。「二人成为一体」多难!我们和自己都搞不好了,还要和另一个人成为一体。怎么成法呢?按我们天然的想法,当然是他/她来就我,不是我来就她/他。其实两者都不对,正如一首情歌所说的:是两块泥揉成了一块新泥,不是你、也不是我,而是其中有你也有我;这正是彼得前书3.7所说的「共同承受的生命之恩」。

我们再回头看婚姻的七项涵义,所以婚姻要有充份的沟通 (communication),两人才能进入完全(completion)、身心灵合为一体,以至于享受到其中的慰藉(consolation)、与性生活的美满 (coition)。只有在此情况之下,生养众多(creation)才是真祝福。

德兰修女(Mother Teresa, 1910~1997/9/5)与英国黛安娜王妃 (Princess Diana, 1961~1997/8/31)、两位世界名人,在同一周内去世,她们的一生成为截然不同的对比。黛妃其实也是富有同情心的人,假如她做了修女,肯定也会成为很有爱心的修女;那么她的许多人性的软弱,因为没有这艰难的婚姻,就没有机会将它们暴露出来。同样的,我们也会问:如果德兰走入了婚姻,而且是像黛妃那样艰困的婚姻中的话,她还会是「圣」徒吗?不是没有

可能,但是在婚姻生活中成为圣人,显然是要困难多了。

所以,婚姻之难是难在夫妻二人的「短兵相接」、「无所遁逃」、「求其所无」。但这正是我们之所以成圣之处,从而进入真圣洁。在这些事上,我们很容易气馁失望,觉得对方没完没了,难以取悦,没成就感,无理取闹……于是乎,我们退却了,鸣金收兵。(当我听见人说:我们现在不吵了,我反而会为他们捏一把汗。)

那两本书 - 如何抓住你妻子的心?、如何抓住你丈夫的心? - 不好读。前者从98页起提了122项为夫者要爱妻子的清单!撒但无时不刻不在你耳边轻语:「算了吧。」有一次我与好友(也是牧师)夫妇在一起聊天,我对该师母说,「妳会做得比我妻子更好。」对方随即提醒我,「别这样说,可别当着你的妻子面前说,你这样会伤到女人的心。」

不少弟兄或姊妹在气馁之余,就想算了,还是爱主好,所以就投身(教会)事奉。但是诸位,这在婚姻生活中爱配偶的一关,神迟早总要带领我们学好的。挑软的柿子吃,是逃兵态度,不负责任。我们是当服事,是对的,但用服事取代神赋予我们在婚姻中的责任,那是大错特错。切莫自我陶醉,也不要被仇敌骗了。别中了撒但的诡计,继续起来经营你婚姻的伊甸园吧。

## 落在属灵幽暗

主对婚姻失败的一字真言,心硬(太19.8)。

开始时,良心还有感觉的,觉得自己理亏,到后来,就觉得都是对方的错,好一个撒但的声音。但是太好听了,我们也就听习惯了。渐渐地,我们就落入了属灵的黑暗里而不自知(约壹1.6)。

读圣经为对方读,就只见对方没有尽责,都是对方的错。我呢!已经「鞠躬尽瘁」,只差「死而后已」了。十分的自义,这

#### 第三十二篇 极大的奥秘 - 撒但破坏婚姻的诡计(5.32)

种光景叫做「黑」。奇怪,圣经这么多的经文呼召我们爱妻子、 顺服丈夫,基督徒常视而不见!

黑暗到一个地步,正如主对婚姻失败的一字真言:是因为我们自己的心硬(太19.8)。当我们心已硬了以后,撒但每一天会塞给你许多的错误思念,久了就等于洗脑。洗脑成功了,你的婚姻想要翻身也难。这个硬是硬在人的意志里,黑是黑在人的心思里。到心硬就病入膏肓了。当然我们不能否认,当事者自己里面也有许多的苦毒....至终人心成了「黑洞」。

## 家丑不可外扬

婚姻是十分地隐私的,撒但利用人的这一弱点,使人家丑不外扬,却予以各个击破。这是家庭暴力,包括精神的虐待。

男女真的不同。女性遇到伤心的事,她会找好友哭诉宣泄。 男性通常苦水往肚子里吞,死要尊严,打死了也不肯向外讲,而 且也不许妻子跟别人讲。请问,一旦婚姻走到破裂边缘时,难道 外人不会知道吗?应当在有难处之初,就寻求主里成熟之人的帮助。当然,帮助别人者对此要有绝对保密的美德。

## 貌合神离婚姻

人还有敬畏神的心,但是在精神上已经处于一种离婚状态,也是罪。这样的人面对试探的抵抗力,是极其脆弱的。一旦遇到诱惑,很容易掉入情感的陷阱之中。主说,「二人要成为一体」时,指的是身心灵的合一。你喜欢看金庸的武侠小说吗?其实他刻划爱情的回肠荡气,远远多于武侠的忠孝节义。你的配偶是你的灵魂伴侣吗?

## 随从今世风俗

我承认人走到离婚,都有其苦衷。但另一方面,我们也不能 否认,这是今世之风俗。基督徒的良心当单独受圣经的左右。背 水一战才有生机。

「别人都这样做,为什么我不可以。」离婚,除了使神蒙尘之外,并不真能解决我们的问题,而是制造更多的问题。你读过这一首诗没有:

孩子若活在批评中 他就会责难他人孩子若活在敌对中 他就会侵犯他人孩子若活在认讽中 他就会害羞怯懦孩子若活在羞辱中 他就会自惭形秽孩子若活在宽容中 他就会自信快活孩子若活在数舞中 他就会感恩不无孩子若活在公平中 他就会信心满怀孩子若活在安全中 他就会待人以爱

这是诺蒂(Dorothy Law Nolte)在1972年所写的一首诗:孩子学自环境(Children Learn What They Live),让我们看到不恰当之批评的破坏是何奇地大。你希望你家的小孩是在怎样的环境中长大的呢?那个环境就是你的婚姻生活。你爱孩子吗?请给他/她最好的环境,就是你们相爱的婚姻生活。

# 神的心意不变

对神所设立的婚姻要有盼望(弗5.26-27): 教会出自罪恶之中, 和婚姻中的人一样。所以, 美满的婚姻也是洗净上来的。神对丈夫和妻子的命令分别都是绝对的(弗5.22, 25): 身为人夫、人妻者, 都要主动地、积极地去实践主在婚姻中对我的命令。这是神今日的旨意。

1997/9/28, MCCC

## 第三十二篇 极大的奥秘 - 撒但破坏婚姻的诡计(5.32)

# 祷告

哦完全的爱(O Perfect Love. H697)

1 哦完全的爱远超人心所想 在你宝座前我们同祷祈 愿他们相爱到永远无限量 在主里合而为一永相系 "哦完全生命成为他们确据 得着你柔爱不移的信心 单纯的依靠如孩童无所惧 不息的盼望无声的坚忍 "求你赐喜乐消除一切忧怯 并赐下平安抚平诸争竞 愿他们共度一生未知岁月 联于这永远的爱与生命

O Perfect Love. Dorothy F. Gurney, 1883 PERFECT LOVE 11.10.11.10. Joseph Barnby, 1889

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三十三篇 我们是顺服之子~重启伊甸园的门(6.1-3)

读经:以弗所书6.1-3 (参出20.12//申5.16; 西3.20, 可7.9-13, 箴22.6)

6·1你们作儿女的,要在主里听从父母,这是理所当然的。6·2 「要孝敬父母 - 这是第一条带应许的诫命 - 6·3使你得福,在世长寿。|

诗歌:耶和华祝福满满(赞美之泉2-1国语版)

# 塔木德的智慧

这是古代犹太教的Talmud里所流传下来的故事:

伯杰尔.施穆尔年老的父亲由于手指颤抖,汤汁就一直洒落在桌巾上。有一晚,老人掉落了一只镶金的茶杯。茶杯摔破在地板上。「爸,从现在开始,你就在自己的房间吃饭好了,」施穆尔表示,「这个木碗给你用。用这个木碗,你就不会摔破碗了!」

隔天, 施穆尔回家时, 看到年纪还小的儿子坐在地板上 削一块木头。「亲爱的义齐克。你在做什么?」施穆尔问男 童。「这是给你的, 爸, 」儿子解释道, 「这样, 在你变老

、手开始颤抖的时候,就可以拿来在房间里吃饭了。」<sup>1</sup> 在这个小故事里,我们明白了神设立第五诫的智慧了。

美国著名的临床心理学家温蒂 . 莫杰尔(Wendy Mogel)发现在教养儿女的事上,心理学不够用,必须回到她的犹太人的传统里,汲取许多的智慧。她归纳出孩子需要的九种祝福(即她所写之书的书名),孝道的教导是第二种祝福。<sup>2</sup>

## 带着应许诫命

第五诫最早记载在出埃及记20.12, 「当孝敬父母, 使你的日子在耶和华你神所赐你的土地上, 得以长久。」申命记5.16 [按原文修译] 是平行经文, 「当照耶和华你神所吩咐的, 孝敬父母, 使你的日子得以长久; 并使你在耶和华你神所赐你的土地上,可以得福。」

从第五诫起,十诫的方向从爱神转向爱人,后六诫乃是前四诫的延伸,因为人是照着神的形像造的,爱神则必要爱人。爱人是爱神的必要表达。这一个诫命和其他许多诫命有所不同:(1)它是正面的诫命;(2)它是带着应许作为奖赏的诫命。「孝敬父母」放在人伦之首,说明了它的重要性。

我们把出埃及记20.12与申命记5.16作一对比,就会发现第五 诫还有以下的信息:(3)这个诫命的来源是神权威的命令;(4)福气扩大了,不但有长寿,而且使人得福。

我服事主的早年,那时我才三十几岁,教会里只有一家七十岁以上。老弟兄十分敬虔爱主,他的身体很不好,但是每次生病

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wendy Mogel, *The Blessing of a Skinned Knee: Using Jewish Teachings to Raise Self-Reliant Children*. (Scribner, 2001.) 中译:孩子需要的九种祝福。(久周文化, 2008。) 64。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 该书的九种祝福如下: 1. 接纳孩子, 2. 教导孝道, 3. 磨破膝盖, 4. 学会感恩, 5. 家事神圣, 6. 餐桌神学, 7. 学会自制, 8. 珍惜光阴, 9. 信仰可贵。

## 第三十三篇 我们是顺服之子~重启伊甸园的门(6.1-3)

都能履险如夷。他的妻子告诉我,做他们的媳妇可不容易,自从 嫁入他们家, 前面的25年, 她都要侍候婆婆的, 每天中午即使先 生不在家吃饭,她都要摆出三菜一汤的。她和先生一同孝敬婆 婆。辛苦吗?这样的男人妳敢嫁吗?但是我发现两件奇妙的事: (1)这位身体不好的老弟兄活到快九十,在20-30年前,算是罕见 的。我认为这正是第五诫所应许的长寿的祝福:(2)他们家的四个 儿女都十分孝顺,每个月都会寄来孝敬父母的支票。不是父母规 定的,而是儿女自动自发寄来的。老弟兄告诉我,两个儿子的支 票他收了,嫁出去的女儿寄来的,就谢谢谦辞了。

我在这个老人家的身上看到第五诫是又真又活的。

# 圣经上的孝敬

两处所使用的「孝敬」这个字¬¬¬ (x116, piel, 祈使语气)的意 思是「尊敬、给以重量/加权、荣耀(动词)、尊崇」。给予某人优 先的地位,或看重某人之意。这种的敬重有多敬重,我们只要看 它有时用在神身上就知道了。(撒上2.30, 诗22.23, 箴3.9, 赛 24.15) 「耶和华是怎样因着祂优先干所有的生灵,而受到尊荣; 那么,父母也必须因着他们的优先权,而受到尊荣。丨事实上, 我们可以从利未记19.3来看这是怎样的尊荣。在此处的「孝敬父 母」之动词用的是ירא 根本就是「敬畏」之意。神要我们用敬畏 神那样的尊敬,来尊敬我们的父母。3

圣经关于孝道,几乎都是父亲和母亲一同提出。换言之,父 母的尊荣是相提并论、缺一不可的。而在利未记19.3那里,原文 的次序是母亲在先、父亲在后,所以,那里的「孝敬父母」一语 就应该翻译为「敬畏母亲和父亲丨了。

这样说来,中国古书礼记对孝道的诠释,倒是十分合符圣经 的思想了。曾子曰:「孝有三,大孝尊亲,其次弗辱,其下能

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> John I. Durham, *Exodus*, WBC, (Word, 1987.) 291.

养。」(礼记祭礼) 孝道的本质是尊亲而非奉养, 而且是对双亲同时并重的。

# 孝道为何重要?

孝道在神的心坎中究竟有多重要呢?我们必须再从第五诫经文的上下文来领会。申命记5.16说,这诫命是神的命令。那么,父母具有怎样性质的优先权呢?我们必须聆听出埃及记20.1的声音:「我是耶和华你的神,曾将你从埃及地为奴之家领出来。」神不仅是我们的创造主神,祂也我们的救赎主神。容我们恭敬地说,父母在儿女面前所拥有的优先权,乃是代表神的优先权!<sup>4</sup>

箴言也大大发挥第五诫的精神。圣经的教训在犹太人的文化 里得以代代相传,主要是借着父母教养儿女的权威建立起来的。 我们可以用箴22.6来总结,「教养孩童,使他走当行的道,就是 到老他也不偏离。」

请问我们在座的每一个父母,做这样的代表容易不容易?我们做到了没有?希伯来书12.10a说,「生身的父都是暂随己意管教」儿女们。我们这些做父母的的确是在代表神管教自己的儿女。管教的目的又是什么呢?希伯来书12.10-11说,「管教…是要我们得益处,使我们在祂[神]的圣洁上有份。…结出平安的果子来,就是义。」所以,我们在希伯来书12章看到两种管教,一种是「暂随己意」,而另一种是与神的「圣洁…有份」。神把代表神的优先权放在每一个父母的手中,其目的就是要带出属神的真圣洁。用我们今日通俗的话来说,就是品格塑造,就是神的形像在我们身上的展现。

因此, 神的心意绝对不是要我们做父母的人代表神来过过瘾。不, 祂赐下这个代表权的目的, 是要我们把神在十诫里的所有祝福, 向我们的儿女们传承下去。代表的目的是为了祝福。

<sup>4</sup>同上处。

#### 第三十三篇 我们是顺服之子~重启伊甸园的门(6.1-3)

孝道的真谛是神要我们在父母跟前学习顺服神的权柄。不错,父母是在代表神的权柄,然而它的目的在于叫儿女们学习顺服神的权柄。我们生活的经验不正是如此吗?从出生起,我们最早学习一切事物,包括顺服权柄,就是从顺服父母开始。不错孝道牵涉到敬重父母,但那是实行,其真谛在于我们借着敬重父母而顺服神的权柄。第五诫在十诫里是桥梁:5 我们从顺服父母的权柄之中,学习到顺服神的权柄(前四诫);我们一旦学会顺服权柄了,那么,我们就很容易顺服神在我们伦理生活中的命令了(后五诫)。6

时代的风潮反孝道而行,我们今日是否还要求小孩孝敬父母吗?养子防老对吗?其实,我们若不再教导下一代孝道,就等于剥夺不让他们行孝了;如此不就等于折他们的寿,减他们的福。你愿意吗?

有次一位姊妹的儿子从加州过来看母亲,他是爱主的弟兄,也爱母亲,给妈妈一张信用卡,要她想买什么就刷卡。但是这位母亲刷卡吗?从来不刷。不久后,这位姊妹的电脑又坏了,其实也是太老了,要怎么修呢,她又舍不得买新电脑,说真的,没有什么收入的人出手很难。我就给她的儿子打了一个电话,告以实情。几天后,这个母亲高兴极了,「我的儿子给我买了一套新的电脑,今天就寄到了。真奇妙,他怎么知道我的电脑坏了。」我就向她认罪,是我偷偷告诉他的。母亲疼儿子就不愿用儿子的钱。我就抓住机会问她:「妳希望你的儿子长寿蒙福吗?」「当然。」「怎样做到呢?」于是我就把第五诫所附带的应许之福气告诉她,我甚至说,「如果妳不让儿子尽孝,等于折他的寿!」她听到吓坏了。当天她学会了一个圣经的教训:做父母的应主动

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Duane L. Christensen, *Deuteronomy 1:1-21:9*. WBC. 2<sup>nd</sup> ed. (Nelson, 2001.) 124.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 参Durham, Exodus. 290.

要求教育儿女尽孝、这样、他们才会更多蒙福。

保罗在以弗所书6.1-3,4诠释第五诫时,是有次序的:先讲孝敬父母,再讲教养子女。孝道是为在儿女身上建立神的权柄,若儿女不服神的权柄,包括圣经之权柄,如何教养他们呢?孝道可以说是人类传递文化的干城。

# 风木下的哀思

我们在上面观察到,第五诫的本文是一种正面祝福之陈述,只提遵守这诫命所带来的福气。如果违背它呢?神的惩罚是很重的。我们可以从它的罚则,看到神是如何看重这个诫命:

打父母的,必要把他治死。(出21.15)

打父母的,必要把他治死。(出21.17)

凡咒骂父母的,总要治死他,他咒骂了父母,他的罪要归到他身上。(利20.9)

21.18人若有顽梗悖逆的儿子,不听从父母的话,他们虽惩治他,他仍不听从。...<sup>21.21</sup>本城的众人就要用石头将他打死,这样就把那恶从你们中间除掉。以色列众人都要听见害怕。(申21.18-21)

轻慢父母的,必受咒诅。百姓都要说,阿们。(申27.16) 咒骂父母的,他的灯必灭,变为漆黑的黑暗。(箴20.20)

从这些条款里,我们晓得了孝道在神心中的重量。圣经用重话或许是因为罪在人心里,把人要尽孝的善心摧毁了。神知道人的尽孝是十分不天然的。

陆大哥一生十分坎坷,小时是祖母带大的,十分贫穷,也没受到什么教育,一直到中学了,才回到父母身边。但这时国共内战爆发,他脱离了父母,跟着军队到了台湾。什么部队不好加入,他偏偏加入的是孙立人将军的部队。到了台湾不久,孙将军被整肃,他在军中的前途也算断了。后来离职去矿坑挖煤,九死一生。存了些钱,同等学力考进大学。你想他该读什么?什么都可

#### 第三十三篇 我们是顺服之子~重启伊甸园的门(6.1-3)

以读,就是别再踫政治了。可是这位老兄偏偏进入政治大学而且 读政治系。长话短说,幸好他归主了。我在教会中遇见他时,他 已七十多岁了。我从来没有听他提起他的母亲。教会过母亲节时 对他而言,那是一个极其遥远的概念。

但有一天发生了一件事,他突然改变了。他开车时,看到群鸭过街,最后一只鸭宝宝不知怎么回事,都快要过街了,又回头走向路中间。车流都启动向前了,就在这最危险的一刻,鸭妈妈奋不顾身地冲到路中间,把小鸭赶到路边。陆大哥看到这一幕流泪了,他想起他的母亲。母亲在大陆,当年他是只身来台的,但有亲友可问。心动不如行动,他找到母亲了,那时她快一百岁了。感谢神,陆大哥还有数年的时间尽孝。他的母亲活到105岁!

「树欲静而风不止,子欲养而亲不待也。」(孔子家语卷二致思第八)这句话我们要思想!

我们可以从当年主在马可福音7.9-13直接挑战当时犹太人轻忽孝道风气的话里,感受到祂对往昔神在西乃山上声音之坚持:

7.9 又说,你们诚然是废弃神的诫命,要守自己的遗传。7.10 摩西说:「当孝敬父母。」又说,「咒骂父母的,必治死他。」7.11你们倒说,人若对父母说,我所当奉给你的,已经作了各耳板(各耳板,就是供献的意思,)7.12以后你们就不容他再奉养父母。7.13 这就是你们承接遗传,废了神的道…。(参太15.4-6)

主警告我们一件事:甚至连神的百姓都会用宗教的方法,把孝道替换掉,而良心没有什么感觉。诸位,我们想过没有,为什么十诫里面没有一条是告诫天下的父母要好好地爱自己生的小孩呢?却是在第五诫,即人伦之首赶紧告诫人,要孝敬父母呢?因为神看准了,孝敬父母是一件很不自然的事,是人很容易忘掉的事。

耶稣说,孝道的重要不可以用假虔诚来遮盖掉的。孝道要求

本身就是神的道(太15.13),不可废的!不能尽孝的人,耶稣说,就是假冒为善的人(太15.7,参可7.6)。

有一位老母亲过世了,她有一儿一女。那个女儿在讨论丧事时对牧师说,「我兄弟是不会来的。」那牧师说,「不会,他会来的。」那女儿说,「要来,早都来了。我妈在这儿住多久了,他几乎没来过。病了,也不来。现在人走了,他还会来?」牧师还是对她说,「妳在丧礼程序上为哥哥保留一席之位吧,毕竟他若来了,也加添母亲的哀荣。」丧礼那一天,那个儿子真的来了。不但来了,而且哭得非常非常伤心。为什么?他的良心在责备他。他不是不孝吗?那么,他为什么又来了?天性未泯。天性可能完全泯灭吗?不可能。

孝道固然不自然,但是另一面,要在我们心中完全抹煞孝道的道德律,那是更不自然,而且那也是不可能的事。究竟是什么因素在阻拦我们不能或不愿好好尽孝呢?罪,我们里头的罪。但是孝道的道德律却深深地刻在我们的人性里,它是神的形像的一部份,磨灭不掉的。还是好好尽孝吧。

上面说不尽孝的人要治死,其实不用别人执行神的律法,当 「树欲静而风不止,子欲养而亲不在」之时,你的良心审判你自己,才懊悔痛哭,太晚了。那种痛苦比治死还痛苦啊!

# 十架上的榜样

主耶稣一生孝敬父母,而钉在十字架上最痛苦时,又做了最好的榜样:

19.26 耶稣见母亲和他所爱的那门徒站在旁边,就对他母亲说, 「母亲, 看妳的儿子。」19.27 又对那门徒说, 「看你的母亲。 | 从此那门徒就接她到自己家里去了。(约19.26-27)

注释家Frederic Louis Godet为主的第三言之含意,作了一个总结

#### 第三十三篇 我们是顺服之子~重启伊甸园的门(6.1-3)

耶稣被剥夺净尽了,似乎空无一物可以给人。虽然如此,从 他极度的贫穷中,祂给出了珍贵的礼物。对祂的行刑者,祂 赐给他们神的赦免;对与祂同钉受罚的同伴,赐给他乐园。 祂是否不再有什么可以留给祂的母亲和朋友了?对这两位祂 所爱的人[母亲和约翰], ···· 祂赐给母亲一个儿子,赐给朋友 一个母亲。<sup>7</sup>

耶稣等于告诉祂的母亲:「不,妳没有失去妳的儿子,妳乃是在这个新的属灵的大家庭中得着更多的儿子。」耶稣在祂最痛苦之时,所展现祂对母亲的孝敬,是何等地高贵、无懈可击,乃是爱的极致。

# 重回伊甸乐园

保罗在以弗所书6.1-3[修译]说,「6·1你们作儿女的,要在主里听从父母,这是理所当然的。6·2孝敬父母 - 这是第一条带应许的诫命 - 6·3使你得福,在世长寿。」歌罗西书3.20说,「你们作儿女的,要凡事听从父母,因为这是主所喜悦的。」这两处是新约论及孝道最主要的经文,乃是第五诫的注释。孝道是「理所当然」的,最合乎人性的事,另一面,它也是「主所喜悦」的事。是人道,也是天道。

保罗为第五诫做了一个最独特的诠释,即说它是「第一条带 应许的诫命」。这点说出了神对它实行在我们身上的迫切性。神 为了鼓励我们尽孝道,于是祂赐两样祝福:长寿和顺利。其实还 有一样隐藏的,那就是承受神赐给我们的地土。长寿和顺利都是 发生在地业上的。<sup>8</sup> 我们仔细听一听,这是什么声音呢?这是所

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Frederic Louis Godet (1812-1900), *John*. (1866) 947.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Andrew T. Lincoln花了一些篇幅讨论「长寿和顺利」之福气不是属灵的,而就是字面的。他也看到了这诫命的社会意义。见Lincoln, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 405.

有亚当后裔最想要听的声音啊。原来神的祝福反转了人犯罪后所受的惩罚。人犯罪以后,就必定死。随着人类历史的前进,人的日子一再缩短。现在神却赐福给尽孝之人说,你要「在世长寿」,岂非大福?

其次,神说祂要使我们在地业上「顺利」。人犯罪以后,神对亚当说,

3.17地必为你的缘故受咒诅,你必终身劳苦,纔能从地里得吃的。<sup>3.18</sup>地必给你长出荆棘和蒺藜来,你也要吃田间的菜蔬。 3.19你必汗流满面纔得糊口,直到你归了土。(创3.17-19)

如今对于那些尽孝之人,神要使他顺利,叫土地多长出农作物,生意接到更多的订单,研发有意想不到的拓展,事业上则有「柳暗花明又一村」的惊喜。

保罗在这里所加的片语「在主里」,等于是一片新天地,借 着孝道,我们重回寿命加长、大地效命的新伊甸园。

# 在地有如在天

「人要离开父母」的话(创2.24), 常常遭致误解, 以为基督教信仰是反对孝道的。其实这句话和第五诫绝不相互冲突的。孝道包括在家中孝养长辈吗?提前5.4的话 - 「若寡妇有儿女,或有孙子孙女,便叫他们先在自己家中学着行孝,报答亲恩,因为这在神面前是可悦纳的。」 - 肯定,尽孝乃是将父母接到家中孝养的。约翰替耶稣尽孝,就将马利亚接到家中(约19.27)。「人要离开父母」的意思是指人在心志上的成熟,不再是一个离不开父母的人。

提摩太前书5.8说:「人若不看顾亲属,就是背了真道,比不信的人还不好,不看顾自己家里的人,更是如此。」保罗把孝道扩展到亲属之间。

旧约也将孝道的精神,发挥到对更广大的长辈们的身上。利

#### 第三十三篇 我们是顺服之子~重启伊甸园的门(6.1-3)

未记19.32说,「在白发的人面前,你要站起来,也要尊敬老人,又要敬畏你的神。我是耶和华。」倪柝声先生在1940年代到英国去讲道。有一回当一位满头白发的长者走进屋子里时,他从座位站起来致敬。他是讲员,英国人很奇怪,以为他不需要这样子做。倪先生就引出利19.32的话,向英国教会的人挑战。箴言20.29又说,「强壮乃少年人的荣耀,白发为老年人的尊荣。」16.31说,「白发是荣耀的冠冕;在公义的道上必能得着。

第五诫把人间变为像是礼运篇里所形容的大同世界:「人不独亲其亲,不独子其子,使老有所终、壮有所用、幼有所长、鳏寡孤独废疾者皆有所养。」圣经的理想实现了「大道之行也,天下为公」的境界。

# 言教身教并重

如何教导儿女尽孝,是很重要的一环。言教和身教都一样重要,双管齐下。我常常提醒会友在爱筵时,不要让小孩先拿食物。其实这就在教育,在家中、在教会里有一个次序,那就是他们在大人之后,而大人又在长辈之后,白发象征尊荣。

温蒂·莫杰尔说,犹太教提供了一套底线,要求孩子们从小就要学习的:<sup>9</sup>

始终和颜悦色对待父母<sup>10</sup> 别在他人面前顶撞父母 尊重父母和别人的隐私 勿占用父母的餐桌位置 尊重父或母的再婚伴侣

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Mogel, 孩子需要的九种祝福。75。

<sup>10</sup> 孔子也有相同之说法:子游问孝,子曰:「今之孝者,是谓能养。至于犬马,皆能有养;不敬,何以别乎?」子夏问孝,子曰:「色难。…」(论语为政篇)

其实这种清单在每个家庭生活中是开不完的。我是小家庭长大的,我的妻子则是大家庭长大的,他们的规矩就多多了。吃饭时每一道菜的第一筷一定是他的爷爷或父亲。吃完饭了要等爷爷或父亲下桌了,你才可以下桌。出门或回家一定去给长辈问安或说一声,如果他们在家的话。

犹太人还有一样是我们华人今天可以学的,就是保持母语,传承下去。今天的希腊人讲的不是新约希腊文,后者早已成了死文字了。但是今天犹太人所讲的希伯来话,就是2500年来他们所代代相传的话,是活的!身为父母若不以母语文化为荣,小孩不会跟的。华人的语言和文化难道不值得我们保持下去吗?除非你的英文超好,否则还是尽量教孩子们说听读写中文吧。这样,越往后,你们父子母女才越能通畅地沟通。

我到了美国以后,发现美国小孩有一个习惯是我们小时绝不可有的,那就是吃东西之前,不可以闻,因为我们要尊重给我们食物的人,要就用口吃下去。喜欢就多吃,不喜欢可以少吃,但不可说负面的话,或做出负面的表情,这是礼貌,也是广义的孝道。我十分怀念王启明姊妹,好多年前,打电话到他们家中多半是小孩子接的电话,三个不管是那一个都是彬彬有礼、应对得体的。我常想这是怎么教出来的啊。

不必给小孩做太多的选择题。女孩若每天上学前,就会站在衣橱的镜子前发愁,那一件衣服比较漂亮。她会告诉妈说,「妈,那一件衣服不能穿。」「为什么?」「因为班上的Helen也有类似的一件,我不要跟她穿一样的。」你相信吗?如果每天都让她选衣服的话,妈咪都会跟着抓狂了。那有这么多的罗马时间呢!

我们常在家中可以看到这一幕:「宝宝,我们回去了。」「不,我还要玩一下。」隔了一阵子,妈咪又说了,「宝宝,可以走了,Daddy他们在家等我们,我还要烧晚餐呢!」「可是妈

### 第三十三篇 我们是顺服之子~重启伊甸园的门(6.1-3)

,我走不开啦…。」再隔了一阵子,这个妈妈讲话就有些发火了,「你每次都这样,我下回不带你到David家玩了…。」其实,做父母亲的正是要趁这种机会对儿女教育:「宝宝,十分钟以后,我们就离开这里回家,你可以准备了。」小孩会说,「妈,十分钟不够啦…。」妈就该回应说:「我晓得这对你不容易,可是你得听妈的。」小孩又说,「妈,为什么现在非得走呢?」妈妈可以说,「回家路上我会给你慢慢解释。」在路上,小孩就问为什么呢?妈妈可以回答说,「儿啊,我带你出来参加party的一个条件就是你会听话。到了该走时,就要走。你得听我的。」孝道最主要的因素-儿女顺服父母的权柄-就是这样点点滴滴建立起来的。

我们的身教更是重要,这在大家庭里更是容易操练。我妻子的祖父有十三个小孩,老大和老二的名字就叫做承孝和承顺,他们真是孝顺。他们一孝顺,下面的弟妹就跟着学。1984年祖父过世了,岳父就继续孝顺他的叔叔,那时中国才改革开放,他回上海特别为高龄的叔叔买一栋房子住。叔叔那一房也有八兄弟姊妹,当这个长房的大哥带头行孝时,整个家族的气氛都不一样,那真是兄友弟恭。

最叫我感动的是我的岳父在他的父母和二房母亲都过世了若干年后,就将弟妹们召集在一起,主动地提起将二房母亲的墓园迁葬、合在一起。二房有三个儿子,心中感激得不得了。你说,这是不是孝道?都已经几度夕阳红了,大房还会在意吗?他们三位长辈若有知,一定会同意长子这样做的。百行孝为先,有了孝道,家族才一团和气。光说不够,还要身体力行。

每个家中都有一个伊甸园,孝道就是那一把钥匙,将它打 开。愿神祝福你们。

2010/5/29, MCCC

原题:祝福儿女之道(二):孝敬父母的福份-打开家中伊甸园

2022/6/5, RaleighCCC

# 祷告

耶和华祝福满满(国语版 赞美之泉2-1)

田中的白鹭丝 不欠缺什么 山顶的百合花 春天闻香味 总是全能的上帝 每日赏赐真福气 使地上发芽结实 显出爱疼的根据 耶和华祝福满满 多如海边细沙 恩典慈爱直到万世代 我要举手敬拜祂 唱出欢喜歌声 赞美称颂祂名永不息

词:李信仪, 1997

曲:游智婷, 1997

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三十四篇 我们是顺服之子~你是弓箭手吗?(6.4)

读经:以弗所书6.4

你们作父亲的,不要惹儿女的气,只要照着主的教训和警戒 养育他们。

诗歌: 你是我生命的亮光(我心旋律4-7)

# 治心强如取城

西安事变(1936/12/12)改写了中国近代史。张学良(1901~2001)晚年虽然留下了一部口述历史,可是并没有多透露一些西安事变的秘密。什么原因促使张学良走上兵谏的不归路呢?1936年十二月九日西安也有一万名学生游行示威,要求政府停止内斗,一致抗日。当晚,张学良再次要求蒋介石放过学生,但是蒋介石在盛怒之下,用了一个扫射的手势说:「对付这批学生,除了拿机关枪打以外,是没有办法的。」将近九十高龄的张学良回忆这件事时,正好是在1989年天安门事件之后,他对著名报人陆铿省思半世纪之前的往事。假如蒋介石当时抑制住他的怒气的话,中国近代史肯定是要改写的。

箴言16.32说,「不轻易发怒的,胜过勇士;治服己心的,强如取城。」自制之美德,是每一个人都应当追求操练的。父母在教育儿女要有自制之美德之先,他自己要先有这个美德。身教甚

于言教。

# 探究生命志气

### 犹太人的说法

温蒂.莫杰尔(Wendy Mogel)在她的书(孩子需要的九种祝福)里,论及犹太人管教小孩的观念,曾提及「恶的冲动」(yetzer hara),它好像生面团里的酵母,是人类好奇、志向和潜能的仓库。如果把这股力量完全压抑了,小孩不会做坏事,但他也成了无能的废物。如果把「瞎子跟前的绊脚石」挪走了,把他的潜能循正规的管道释放出来的话,这个小孩就成器了。¹她的说法真有点类似荀子的说法。

### 孟子人性四端

然而孟子看人性有四端:恻隐之心、羞恶之心、辞让之心、 是非之心。少了这四端,人就不是人了。从这四端发展出「仁义 礼智」的美德出来。孟子以为这四端就好像人性里面的火种和泉 源。「苟能充之,足以保四海;苟不充之,不足以事父母。」<sup>2</sup> 圣经两面教训

关于小孩的教养,圣经的教训可以说浓缩在以弗所书6.4一节

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wendy Mogel, *The Blessing of a Skinned Knee: Using Jewish Teachings to Raise Self-Reliant Children*. 2001. 中译:孩子需要的九种祝福。(久周文化, 2008。) 208。

<sup>2</sup>见孟子公孙丑上之六。

### 第三十四篇 我们是顺服之子~你是弓箭手吗?(6.4)

里面了:「你们作父亲的,不要惹儿女的气,<sup>3</sup>只要照着主的教训和警戒养育他们」。这一节包括两个思想:要鼓励小孩,又要管教小孩。这好像我们的汽车一样,一方面要踩油门,使他们前进;另一方面则要给他们道德的方向,有的时候甚至要踩刹车。或许我们这样说,动力与方向。与以弗所书6.4a所讲的相似,歌罗西书3.21又加了一句话:「你们作父亲的,不要惹儿女的气,<sup>4</sup>恐怕他们失了志气。」

我们为人父母者,从开始有小孩的愿望时,就要有正确的观念,如何地养育小孩。歌罗西书3.21及以弗所书6.4a是用否定的语句来说,其正面的意思就是:为人父母者要鼓励小孩,或说要建立小孩的志气。帖撒罗尼迦前书2.11说:「...我们怎样劝勉你们、安慰你们、嘱咐你们各人,好像父亲待自己的儿女一样。」这一节所说和以弗所书6.4的意思相合。嘱咐指管教,而劝勉与安慰正是歌罗西书3.21所说的鼓励小孩、建立小孩。

和合本译得很好,「不要惹儿女的气,恐怕他们失了志气。」「失了志气」这个动词是由「志气、愤怒」这个字加以否定而变来的。<sup>5</sup> 人是照着神的形像造的,神里面有一股气,人里

\_

 $<sup>^3</sup>$  Thayer 3949 παροργίζω (*parorgizo*) from 3844 and 3710; TDNT-5:382,716; v AV - anger 1, provoke to wrath 1; 2 (1) to rouse to wrath, to provoke, exasperate, anger. 此处用的是现在式、祈使语气。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ἐρεθίζω (LS 16151x2) Dor. **-ίσδω**, Ep. inf. -ιζέμεν: impf. ἠρέθιζον, Ep. ἐρ-: aor. i ἠρέθισα, poët.\_ ἔρ-:-pf. ἠρέθικα:-Pass., aor. i ἠρεθίσθην; pf. ἠρέθισμαι: (ἐρέθω):-<u>to</u> <u>rouse to anger, rouse to fight, irritate</u>, Hom., Hdt., etc.: to provoke to curiosity, Od.; metaph., ἐρ. χορούς to stir them, Eur.:-Pass. to be provoked, excited, Hdt., Ar.; of fire, φέψαλος ἐρεθιζόμενος ῥιπίδι a spark kindled by the bellows, Id.; αἰθὴρ ἐρεθιζέσθω βροντῆ Aesch.; of one who is out of breath, Eur. Hence ἐρέθισμα. 此处 用的是现在式、祈使语气。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ἀθυμέω (BDAG 171x1) 1 aor. 3 sg. ἠθύμησεν LXX (since Aeschyl., Thu. 5, 91, 1; PAmh 37, 7; 10 [II BC]; PGiss 79 III, 11; LXX, Philo; Jos., Bell. 6, 94, Ant. 9, 87; Just., D. 107, 3) to become disheartened to the extent of losing motivation, be dis-

面也有,这乃是人的动力、勇气,甚至是正气、浩然之气。保罗的教导是:为人父母者,消极地不要用我们里面的罪性,去惹动小孩里面的怒气;但另一面,要鼓励他们,培养他们的志气、勇气、正气,我们要激发他们的生命动力。

# 培育志气之道

管教小孩的终极目的,不只是为了建立他有好的习惯,不要 受到周围环境不好因素的影响而已,而是为了建立他的肖乎基督 的品格。在管教的过程中,好的品格出现了。

人一生所受的管教,建立好的习性以及德性,最好的时期就是他的童年。黄金十年(2~12岁)是最宝贵的时日,是人一生的秧田,为人父母者都要好好把握。叶驰(John Yates)在他的书—重要莫如品格(*Character Matters!*)—里,举出了以下七点给为人父母者,来帮助儿女学会自制。<sup>6</sup>

### 1. 黑白应当分明

有一个主日有一家来到教堂,就在快踏入教堂之前,他们家的小孩就不走了,因为看到水泥地上有一只蚯蚓在挣扎,牠正在行人必经之道上蠕动。如果不帮点忙把牠快速挪开,牠很可能会被走进教堂的人不小心踩死。这个小朋友很小,他十分关心小蚯

couraged, lose heart, become dispirited, of children (Hyperid., fgm. 144) ἴνα μἡ ἀθυμῶσιν that they may not lose heart Col 3:21.—DELG s.v. θυμός. M-M. 此希腊字只在此出现一次。

G2372 θυμός thumos; TDNT - 3:167,339; n m AV - wrath 15, fierceness 2, indignation 1; 18 (1) passion, angry, heat, anger forthwith boiling up and soon subsiding again (2) glow, ardour, the wine of passion, inflaming wine (which either drives the drinker mad or kills him with its strength). 此字用在神身上就指「神的忿怒」。新约用在人身上也指「人的忿怒」。它本 身并不是坏的意思。

<sup>6</sup> John & Susan Yates, *Character Matters!: Raising Kids with Values that Last.* (Baker, 1992.) 54-63.

### 第三十四篇 我们是顺服之子~你是弓箭手吗?(6.4)

蚓的生死。我在大门口看到了,真为他感谢神,因为他有恻隐之心。我就立刻在草地上捡了一个小木屑棒给小男生,让他可以把 蚯蚓挪到草地上逃生。

有一个小男孩有一回走路踩死了一只蚂蚁,就哭了。他的母亲对他说,「你要永远记住你内心这种的感受。」温蒂.莫杰尔在她的书里提到有一回,她的小孩用她的镊子夹死一只小虫,而受到母亲的责备。

这些都是平凡的事,但不是小事,因为人有恻隐之心是十分 重要的事。黑白必须分明。

十诫提供了最好的架构,让我们学习到伦理世界的分野。在属神的眼光里,我敢说只有黑白,没有灰色地带。当然父母首先要树立榜样。我们如果要求小孩不要说谎,我们自己就绝不说谎,包括白色的谎言在内。说谎是人的罪性,为了解除环境压力,随时就编个合理的解释。为了圆谎,就一再地编织谎言。儿女在家中看得一清二楚,等到我们要求他们说实话时,他们就困惑了,因为他们在父母身上看到了道德价值。马丁.路德说,「婚姻是最好的品格训练学校。」我们若真地学好了,我们会看到我们身上的品格会自然地流露在儿女的身上。

我的姨父在病危时,我去陪我的表妹一家。表妹忽然有感而发:「我一生有很多的好习惯,都是小时父亲给我建立起来的;譬如:拿了东西用完一定归回定位、随手关灯、生活作息规律。」好习惯叫她一生受用不尽。我们要自制的项目很多:如花钱的习惯、偷窃、讲人的坏话闲话、疑神疑鬼、半途而废、知难而退、考试作弊、起居没有规律、克制怒气等。我的父亲几乎不曾打我,因为我小时真的很乖。只有一次挨打,因为和我哥哥吵架时,我用非常粗的话骂他,被我父亲听见了,挨了一顿打。我爸爸打我后还跟我讲,他不管兄弟二人的是是非非,而是针对我的讲坏话、不合体统的话。受过一次的体罚,我算是学会了,知

道好歹。

家父在学习手枪射击时,教官一再告诫,「除非对付敌人,枪口一定朝天。」这句话救了我一条小命。因为在我五岁时,身为警长的父亲在紧急出勤时,要配戴一把有子弹的左轮手枪。他有两把,一把有子弹,另一把没有。他随手拿了一把,为了知道里头有没有子弹,他居然就在家中朝墙壁开枪,日本式房子的墙壁是用纸糊的。子弹一打,就穿墙而过。我正好从墙壁后跑过来。突然间听到轰然一响,子弹从我的头上飞过去,把我父亲吓住了。幸好在他叩第二道板机时,教官的话又响在他的耳朵里,就就把枪口向上提,我逃过一劫。

毒品、色情文学、青少年的性等三样是学校里最危险的东西,防不胜防;一旦染上了,还会成瘾,脱不了身。学校和政府所做的都是外在的防治,可是家庭和教会要从小孩的心入手,使他们从心里不要犯罪才是上策。上周的VBS大人班里,我们听到了一个见证。一个小孩在教会长大,学会了守住贞节,而且和神立约要把他的贞节留给他日后婚约下的妻子。所以他在高中和大学都会受到周围同学的同侪压力,但是坚强的道德观念和敬畏神的心,使他有力量为主站住。

在小孩身上划清道德的界线时,首先要在他们身上建立父母的权柄。你看过这样的场景没有,尤其是在儿童玩具店的门口。小孩要买一样玩具,大人不许,他就赖在地上当众撒野哭闹,给父母难堪。通常小孩会这样哭闹,是因为他曾闹过而且发现奏效得很。于是,他就一再上演,只要闹大了,一定得逞。杜博生(James Dobson)有回看到这场戏上演了。但那个母亲就问儿子一些话,使儿子安静驯服下来。他就赞扬那位女士说,「妳是个好母亲。」她不需要对小孩大声喊叫,叫他听从,而是有权威地和

他讲了简短的话,问题就解决了。权威的建立是关键。7

罗马书2.15说,「律法的功用刻在他们心里,他们是非之心同作见证,并且他们的思念互相较量,或以为是、或以为非。」在孩子身上建立权柄,其实是将他们里面的良心唤醒,发挥作用。在后现代的今天,人们做判断往往是随着自己的感觉起舞,于是我们看到今日的世界道德是江河日下。良心的作用却不是随着人的感觉的,而是根据神的律法而作判断的。

希伯来书12.10说,「生身的父都是暂随己意管教我们;惟有万灵的父管教我们,是要我们得益处,使我们在祂的圣洁上有分。」这节经文提醒我们不可「暂随己意」管教我们的儿女,要学习天父那样地管教自己的儿女,管教的目的不是为了长我们的面子,而叫他们「在祂的圣洁上有分」。

### 2. 讲明规则原委

我们很容易给小孩制订一大堆的规则叫他们遵守,但不跟他们讲明它们背后的原则是什么。叶驰(John Yates)举了一个很好的例子,是他对儿子解释为何要他平时要维持自己房间的整洁。五个原因(1)夜晚走路不绊倒。(2)清洁会对身体有益。(3)不会找不到东西。(4)别人看了也舒服。(5)物有定位,生活就有秩序。<sup>8</sup>

牧养小孩之心就需要凡事说清楚。这样,他们的回应是心里发出的,才会使他的伦理回应是配合良心敬畏神而有的。在出埃及记21-22章有许多的判例,都附有解释的,以说明神断案的原则是什么。诗篇103.7说,「祂使摩西知道祂的法则,叫以色列人晓得祂的作为。」这是诗体,其意乃是「祂使摩西和以色列人知晓

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> James Dobson, *Bringing Up Boys*. 中译:培育男孩。(中国社会科学出版社, 2005。) 293-294。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Yates, Character Matters! 55-56.

祂的法则和作为。|

不久前我去拜访一个家庭,女主人告诉我她的女儿小时的一件趣事。有一天,她跌倒了。妈妈以为她会哭,结果没有;不但没有哭,小女生还立刻站起来,俩手把腿上的灰尘拍拍掉,就唱起歌来(跟随 跟随, H320):

跟随 跟随 我愿跟随耶稣 不论我往何处 我必跟随主 跟随 跟随 我愿跟随耶稣 不论领我何处 我必跟随主

妈妈就很奇怪,问女儿谁教的。牧师爷爷!这是很好的教导。

伟大的约翰与查理.卫斯理(John & Charles Wesley)的母亲苏珊娜(Susana),有八条管教儿女的原则。你有几个小孩?你知道她有几个小孩?19个,十个存活下来。

- (1)若认自己的错,不挨打。
- (2)一些过犯则非打不可,如:说谎、在教堂内戏耍、在主日玩耍、不顺服、争吵、不礼貌等。
- (3)同一过错,不罚第二次;一旦更正,不再受到责备。
- (4)每一次的顺服,尤其是发自我们的意愿的,总是受到称许;并通常照着该案例的功德受到奖赏。
- (5)存心顺服,虽然做得不尽理想,但顺服的心仍然受到肯定;小孩会受到引导下次如何做得更好。
- (6)要尊重别人的东西,即使是最小的物件。
- (7)有言必践;礼物一旦给出,绝不收回。
- (8)女孩除了做女红, 也要学习阅读。

我们发现她的原则是宽猛并济,公义和慈爱并行。

### 3. 风筝逐渐放飞

我们通常以为小孩小嘛, 小时规矩就宽松些, 长大一点再紧

### 第三十四篇 我们是顺服之子~你是弓箭手吗?(6.4)

一点不迟。错了,应当相反:小时紧,大时松。五岁以前尤其要紧。我太太家育婴时,把他们的手脚都束缚起来。我问为什么,这样,大一点松开时,小孩睡觉就有睡相,不会乱踢背子。我小时我的母亲铁定没有捆过我。

规矩紧的目的其实是为了叫小孩学会顺服。这是为了锻炼他们的意志力,能够学会顺从神的话而行。小孩的是非之心其很小就开始运作了,愈小愈不受世界之污染。法官向来接受小小孩的供词的。那么在小时就要训练他们接受神的道德律之要求,是好的。

我在洛杉矶服事时,住二楼,门一开就是楼梯。那时我的儿子才学会爬,到处乱爬,而且很喜欢探险,把头探出大门,看楼下的情形。妈妈为了保护他,就教他不要靠近门,危险。听不听?他那懂。徐宗和就拿了一个空的水罐,从二楼推下来,它就一路乒乒乓乓地滚到楼底。妈妈就问小欣欣,水罐痛不痛?他就点头。要不要到门边滚下去?他就摇头。关乎生死的事,多小都要教,愈小愈要教。

有个保母带领小孩,隔一阵子就会叫他们上厕所,而且很坚持。带小孩出去玩最叫人扫兴的事,是玩到一半,有一小孩嚷着要上厕,于全体的人陪他四处找厕所。那么方才大家上厕所时,你为何不上呢?不想嘛。这是自制的问题。不要凭感觉,而凭应该不应该。这是团体活动,为了大家,我们个人就要遵守规矩,免得扫别人的兴致。

放风筝就是愈来愈放松手,让它飞高。当道德律在良心里愈来愈清楚时,当一个人顺服神的心愈来愈敏锐时,外在的束缚就不用那么强烈,因为律法已刻在他的心版上了。

### 4. 赋与家中责任

小孩不会在一夕之间学会生活本领,然后可以在大学生活里

怡然自得。一定是逐渐学会生活中重要的事。我们千万别把小孩 养成为「生活白痴」。小孩在家中生活要分担责任。有多少小孩 是喜欢做家中杂事的?

有一个家庭, 儿子患有自闭症, 在学业和许多学习上, 真的不要想他会有一般孩子正常的表现。但是他的母亲训练他做许多家事, 主动又能干, 听了叫我们羡慕。

### 5. 适度激赏儿女

诺蒂(Dorothy Law Nolte)在1972年所写的一首诗:孩子学自处境(*Children Learn What They Live*),让我们看到不恰当之批评的破坏是何奇地大:

孩子若活在批评中 他就会责难他人孩子若活在敌对中 他就会侵犯他人孩子若活在认讽中 他就会害羞怯懦孩子若活在羞辱中 他就会自惭形秽孩子若活在宽容中 他就会向信快活孩子若活在数贯中 他就会感恩不起孩子若活在公平中 他就会信心满怀孩子若活在安全中 他就会信心满怀孩子若活在接纳中 他就会待人以爱

但另一面,我们更看到了适度的欣赏与鼓励,对正在成长的孩童们,是何等地重要。

我在美门教会时,教会里有一个「问题」儿童。主日学老师、团契聚会,甚至受到伤害的家长,都有报告送上来。怎么办我当然用最有效的方法,直接找那个小孩的母亲谈话,希望能更多地了解情况。

### 第三十四篇 我们是顺服之子~你是弓箭手吗?(6.4)

在以往的经验中我大致明了一点:愈调皮的小孩长大了以后,正经起来就愈有用。当时教会里一个大学生在教会经常参与短宣服事,他都已经毕业了,平时读书不在乡下的教会里,可是到了暑假时,他会回来带领青少年远程出去从事短宣。这个大学生想当初还在教会时,是有问题的青少年,同工们常常要想对策怎么办。但没想到他进了大学有很大的改变,爱主,在大学的教会里服事主,又回来原教会帮忙。从这位大学生身上我学习到一件事:在对待教会儿童的事上,要看得远,不要只看今天。

因此当那位「问题」儿童出现时,我会更多了解他的背景: 单亲家庭对男孩的影响会有多大。那么,如何去帮助单亲家庭的 男孩呢?主日学或团契里需要一两位弟兄去关怀他,因为他的成 长需要父亲形像的爱。缺少了这样的爱,他容易产生一些偏差或 过激的行为。因此处理儿童问题时,了解甚于责备,关怀取代打 压。

没几年后,这个淘气的男孩在学业上十分出色,进了西点军校读书,因为他对法政都大有兴趣。我衷心祝福他能成为优秀的基督徒公民。

### 6. 抓住机会教育

我们身为父母应该抓住周围发生的事来教育我们小孩的道德价值。别人付学费,我们来学功课,这是最上算的。为什么会有近来发生的美国债信危机?为什么会有金融海啸?温芙蕾(Oprah Winfrey)才退休了,她成功在那里?纽泽西州为什么也是债台高筑?同学中那一位是你钦佩的?什么原因呢?有什么是你可以学习的?为什么有些球员打假球呢?

「三人行,必有我师焉。择其善者而从之,其不善者而改之。」(论语述而篇)这些就是机会教育。

当然这个机会包括我们儿女自己走过的难关。

### 7. 善用亲子时光

管教是有管也有教。教也者,没有比亲子同在时光更为宝贵了。箴言是一本亲子时光的书。其实整本圣经也是一本天父和我们谈心的书。我非常佩服教会的一家,这位家长是一位十分忙碌的专业人士,但是他很会抓住机会,全家在一道儿服事,报名短宣,带上三个小孩一同到中美洲去做宣教,教圣经学校、做社区服务、做个人布道、祷告等等。

有一位姊妹把家中的三个男孩都培育成材。他的先生十分忙碌,但她很会规划全家时光,常在周六全家出游,譬如去搭热气球,去纽约市的索尼中心(Sony Center)打最新电玩。重点不在游玩,而是全家时光。

# 父母是弓箭手

小孩只有一个童年,过去了就不再来。小孩是箭、你是弓,神才是弓箭手。让神用你将箭射得又远又好,合衪心意。让我们来欣赏诗人纪伯伦(Kahlil Gibran,1883~1931)的诗:

弓箭手言--论孩子(On Children)

亲爱的天父,

所有的孩子真的都是你的孩子,

他们是生命自我期求的儿女。

他们由我们而来, 却不是从我们而来,

虽然他们和我们在一起,却并不属于我们。

我们可以给予他们爱顾, 却不能给予他们思想,

因为他们终必有他们自己的思想。

我们可以给予身体、却不能给予灵魂住处,

因为他们的灵魂住在明日之乡,

我们无法造访, 甚至梦寐难求。

我们可以努力使他们像我们。

第三十四篇 我们是顺服之子~你是弓箭手吗?(6.4)

可是希求使他们像你,才是智慧正道; 因为生命不走回头路,也不逗遛在昨日。 我们是弓,我们的儿女是从我们射出去活泼的箭。

我们是射手,应当瞄准永恒大道之上的标靶; 只有你用大能弯我们的弓,叫箭射得更快更远。

愿弓箭手靠你大能的弯弓,是为着你的喜乐, 因你爱那飞射出去的箭,你也爱那安稳的弓。

靠耶稣的名求。纪伯伦

好像小孩长大了,就不听我们了。这首诗里也承认他们是活在「明日之乡」,可是父母是射手,「应当瞄准永恒大道之上的标靶」,换言之我们要传承给孩子们永恒不变之道德的方向。这方向是从圣经的启示来的,而弯弓的大能也是出于神的加力。愿我们做父母的好好地依靠主,将箭射准射远。

2011/7/31, MCCC

原题:祝福儿女之道(七):学会自制的福份-培养孩子的志气 2022/6/12, RaleighCCC

### 祷告

你是我生命的亮光(MMH4-7)

耶稣是我生命的亮光 照亮我的前方 虽有暴风雨把我挡 注目我的亮光 祂(你)使我生命重新得力 使我抬头高昂 祂(你)使我如鹰展翅上腾 飞跃在高岗上

词/曲:林文兰

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三十五篇 我们是顺服之子~突破伊甸的咒诅(6.5-9)

读经:以弗所书6.5-9 (参西3.22-4.1,林前7.21-24,提前6.1-2,多2.9-10,彼前2.18-21a)

6.5你们作仆人的,要以惧怕战兢、用诚实的心,听从你们肉身的主人,好像听从基督一般。6.6不要像是讨人喜欢的,只在眼前事奉;而要像基督的仆人,从心里遵行神的旨意。6.7要甘心事奉,好像服事主,不像服事人。6.8因为晓得:不论是为奴的、是自主的,各人所行的善事,他都必按所行的得主的赏赐。

6.9你们作主人的,待仆人也是一理,不要威吓他们。因为知道:他们和你们同有一位主在天上;祂并不偏待人。

诗歌:耶稣我今欢然安息(Jesus! I Am Resting, Resting.)

# 卑微仆人威力

哥伦比亚大学的汉学「丁龙」(Dean Lung, 1857~1936)讲座,是1902年设立的。第一笔基金是丁龙捐赠的\$12,000,哥大还留下了一封当时他写给校长的信。之后,他的主人加码了\$250,000,其利息可用来聘任教授研究并教学。丁龙是移民,在Horace W. Carpentier (1824~1918)的手下做佣人多年。这位主人是个财阀,取财不以其道,对人言语也经常不逊。有一次,主人发酒疯,把

仆人都骂跑了。可是第二天早上,他发现丁龙没走,还像往常一样伺候他进早餐。主人向丁龙道歉,说要改掉坏脾气。他问丁龙为什么不走,丁龙说:「根据孔子的教诲,我不能突然离开你。一旦跟随某个人,就应当对他尽责,所以我没有走。」主人十分感动。

# 一个卑微仆人的顺从,给哥大带来了一个长久的汉学讲座! 原罪的解毒剂

全圣经没有一卷书可比以弗所书更清楚地刻画教会的形像。本卷书下半卷论述教会的伦理。使徒由七方面来描述什么是教会,第六方面:我们是顺服之子。这一段最长,由夫妻、亲子、主仆三方面来看神的儿女的顺服。前两者是家庭生活,第三者涉及了整个的社会生活。我们若扩大说,新约的主仆伦理正是创世记1.26-28的文化使命的主要部份,也绝不为过,因为它反映出了圣经对今世社会的理想。

以弗所书6.5-9的源头是在5.18的命令:「乃要被圣灵充满」;这个主动词带动了五个分词:对说、口唱、赞美(19)、感谢(20)、顺服(21),来延续祂的命令。5.21的话-「又当以对基督的敬畏,彼此顺服。」-将新生命的顺服,灌注到人类生活的各个层面。

顺服真的那么重要吗?是的。罗马书5.12-21给人类做了一次 最澈底的把脉:人类所有的症结在于人里头对神的「悖逆」:

5.18如此说来,因一次的过犯,众人都被定罪;照样,因一次的义行,众人也就被称义得生命了。5.19因一人的悖逆,众人成为罪人;照样,因一人的顺从,众人也成为义了。

亚当那一次在伊甸园里的「过犯」,就是违反神显明的禁令去吃禁果。他的原罪核心是他对神的诫命的「悖逆」。

### 第三十五篇 我们是顺服之子~突破伊甸的咒诅(6.5-9)

与此相对的,救赎的成功在于基督对神命令的绝对顺从。因此,神的儿女既蒙恩后,就要用顺服神的新生活,来突破伊甸园的咒诅:

- 3.17ef地必为你的缘故受咒诅, 你必终身劳苦才能从地里得吃的。
- 3.18地必给你长出荆棘和蒺藜来; 你也要吃田间的菜蔬。
- 3.19ab你必汗流满面 才得糊口...(创3.17ef-19ab)

我们特别要注意的是,这个顺服是彼此顺服(弗5.21)。在主仆的生活之间,不但是仆人要顺服他的主人,其主人也要因着顺服他在天上的主、而顺服他的仆人(6.9a)!

为了让我们更深明白这段经文的意义,我们将它的平行经文列出对比:<sup>1</sup>

| 弗6.5-9           | 西3.22-4.1         |  |
|------------------|-------------------|--|
| 6.5你们作仆人的要听从你们肉身 | 3.22你们作仆人的,要凡事听从你 |  |
| 的主人,             | 们肉身的主人,           |  |
| 以惧怕战兢、           |                   |  |
| 用诚实的心,           | 总要存心诚实            |  |
| 好像听从基督一般。        | 敬畏主。              |  |
| 6.6不要像是讨人喜欢的,    | 不要像是讨人喜欢的,        |  |
| 只在眼前事奉;          | 只在眼前事奉,           |  |
| 而要像基督的仆人,        |                   |  |
| 从心里遵行神的旨意。       |                   |  |
| 6.7要甘心事奉,        | 3.23无论做甚么,都要从心里做, |  |

- 445 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians*. WBC. (Word, 1990.) 412.

|                  | 像是给主做的,                  |
|------------------|--------------------------|
| 好像服事主,           | 不是给人做的,                  |
| 不像服事人。           |                          |
| <b>6.8</b> 因为晓得: | <sup>3.24</sup> 因你们知道:   |
| 不论是为奴的、是自主的,     |                          |
| 各人所行的善事,         |                          |
| 他都必按所行的得主的赏赐。    | 从主那里必得着基业为赏赐;            |
|                  | 你们所事奉的乃是主基督。             |
|                  | <sup>3.25</sup> 那行不义的    |
|                  | 必受不义的报应;                 |
| 6.9你们作主人的,       | 4.1你们作主人的,               |
| 待仆人也是一理,         | 要待仆人                     |
| 不要威吓他们。          | 公公平平地,                   |
| 因为知道:            | 因为知道:                    |
| 他们和你们同有一位主       | 你们也有一位主                  |
| 在天上;             | 在天上。                     |
| <b>池并不偏待人</b> 。  | <sup>3.25b</sup> 主并不偏待人。 |

### 奴隶制度解套

在我们没有深入这段经文之前,我们先要回答一个尖锐的问题:圣经对人类的奴隶制度,有怎样的看法?腓利门书本身是一则优美的奴隶释放故事,保罗呼吁他的好友腓利门,甘心乐意地释放他的奴隶、那逃走的阿尼西母,这个释放是根据:(1)若论亏欠,腓利门自己也是亏欠主、亏欠保罗的人;(2)若论关系,在基督里阿尼西母不再是奴隶、乃都为基督所收纳亲爱的兄弟了。

可是这只能说是个案。保罗所处的希罗时代,奴隶占有三分之一的人口,为数有数千万!新约提出制度性的解决吗?其实有,本段经文就是(参西3.22-4.1,彼前2.18-21a)。然而很明显的,这个解决不是政治的、法律的,而是属灵的。新约关乎奴隶的论

#### 第三十五篇 我们是顺服之子~突破伊甸的咒诅(6.5-9)

述,古代无以伦比。新约的解决虽然不是政治的、法律的,但它创造出来的文化变革,确实给英国及美国基督教国家带来法制上的变革。

还有一个问题我们要回答的:既然今日不再有奴隶制度了,这段经文对我们还有什么意义呢?「主人与仆人以现代的眼光来看,是雇主与雇员的关系。这种关系从前是家庭的,现在是社会的;但原则仍是一样。」<sup>2</sup>我们就按这样的眼光来应用这段经文。

# 职场超级属灵!(6.5c)

基督徒常易于落入一种圣俗之分的错误世界观点。关乎属灵的事,我们会认为那是神圣的,于是谨慎认真以对。关乎职场的事,就认为是世俗的,就用较世俗妥协的心态以对。可是在这一段经文里,我们发现圣经的启示不是如此;职场生活是十分神圣的,我们上班时都有老板,我们是以怎样的态度对待他呢?

如果我们的上司对我们很仁慈,我们会庆幸,自然也会用积极的心态工作,也算报答知遇之恩。那么,上司如果乖僻的话,我们会怎么办呢?

### 大卫事奉个案

大卫真是碰上了乖僻的老板-扫罗王。给这种上司工作,不能表现差,要好好卖命,力求表现。但是另一面,又不可功高震主,那样会引来杀身之祸。扫罗王的御前肯定有不少尽做些「讨人喜欢…眼前事奉…服事人」的臣子,他们远可以得到升迁,近可以自保。可惜大卫为人的品格太天真了,不会这一套。那么他

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Paul Shen, 沈保罗,天窗 - 以弗所人书讲解。(中神,1992。) 281. 宣教士毛克礼认为新约论及主仆之间的教训,「有许多可以应用在二十世纪雇主与佣工间的彼此关系上。」MacLeod (毛克礼), 彼得前书释义。184。

### 是怎样地服事扫罗王呢?

我们发现他工作的秘诀是服事神。我们从他早年所写的诗篇,可以断定他真是一个与神同在的人。诗篇8,23篇应属早年诗篇,反映牧场田园风光,原来他在工作中享受主的同在,主是他牧羊工作的上司。他是家中的么子老八。当撒母耳来他们的家中拜访时,惟独他没被邀请,而被家中打发去牧羊(撒上16.11)。

当他在前线看兄长们, 亲耳听到歌利亚骂阵时, 他的回应是, 「这未受割礼的非利士人是谁呢? 竟敢向永生神的军队骂阵么?」(撒上17.26b, 参17.45-47)

不论后来扫罗王怎样对待他,甚至两度抡枪要刺杀他,但大卫始终毕恭毕敬地顺服扫罗王(撒上18.11)。在他逃避扫罗王追杀时,两度神创造了大卫垂手可得的机会,可以把扫罗王杀掉,解除他的危机,但是大卫拒绝这样做,因为他知道他所面对的是耶和华的受膏君-面对神自己啊,这是何等神圣的事(撒上24.6, 26.9)

所以大卫能做到「你们作仆人的,要…听从你们肉身的主人,好像<u>听从</u>基督一般。」(6.5) 在职场中面对神,他的服事是在「遵行神的旨意」(6.6b),他是在「服事主」而非在「服事人」(6.7)。

### 绵羊事奉秘诀

我们在职场上工作的心态是「敬畏主」吗(西3.22b)? 马太福音25.31-46讲末日的审判。审判些什么项目呢? 坐宝座的人子就说了:

<sup>25.35</sup>因为我饿了,你们给我吃;渴了,你们给我喝;我作客旅,你们留我住;<sup>25.36</sup>我赤身露体,你们给我穿;我病了、你们看顾我;我在监里,你们来看我。

#### 第三十五篇 我们是顺服之子~突破伊甸的咒诅(6.5-9)

其实不是义人真正地为主做了什么,而是「这些事你们既做在我这弟兄中一个最小的身上,就是做在我身上了。」(太25.40)

### 德兰服事秘诀

有一位王弟兄到印度去拜访德兰修女(Mother Teresa),在那里住了一个月,参与他们的事奉,他知道那样的事奉主真不容易。王弟兄觉得最难的工作是临终之家,修女要同工们到街上把将要死的人带回来,抱在怀里。不要让离世者是孤单地离开,而有人用爱来拥抱他。在他访问德兰修女将离去时,他问了修女,「妳服事主的秘诀是什么? | 修女告诉他三句简单的格言:

与耶稣同作、为耶稣而作、作在耶稣身上。 (Do it with Jesus, for Jesus, to Jesus.)

这三个简单的介词:与、为、在,最难的是「在」字。这个「在」字的涵义也正是以弗所书6.5-7所说的「好像<u>听从</u>基督一般」、「像基督的仆人,从心里遵行神的旨意」、「好像<u>服事</u>主」的事奉款式。

# 末世性的酬报(6.8)

您在职场上工作,在意薪水和退休俸吗?如果你真在意的话,这段经文启示我们一件惊人的消息,在我们的公司的酬报之上,还有末世时主因我们在场上的工作光景、而给我们的酬报。人人都有。这个酬报或许是奖赏,或许是责罚,视实情而定。这样说来,上下班绝非等闲之事,它跟我们末日所受的审判息息相关!

我们为什么今生在职场上要好好顺服? 6.9给了原因:到那日, 主将按照我们今日所行的赏赐我们。歌罗西书3.24-25则讲得更清楚:

3.24因你们知道从主那里必得着基业为赏赐;你们所事奉的乃

是主基督。<sup>3.25</sup>那行不义的必受不义的报应;主并不偏待人。 职场生活在每一个基督徒的一生都占有不少的百分比;如果我们知道了我们在职业生活中的表现,或善或恶,在主那里,都有终极的审判,那么今日我们必将严肃以对。

整个审判的焦点是我们顺服上司、主人的心。这一个审判者不是别人,乃是神自己,祂凭着祂的公义审判,一清二楚,错不了的。人世间有多少的升迁攀爬,都掺有多少的诡诈,但是在神那里终极的审判,祂看的是我们生命的真相:是否有一颗顺从的心。

# 灵命是着眼点(6.5-7)

一个顺服上司的人,他是以顺服基督的心顺服上司。这是一颗怎样顺服的心呢?顺服是灵命的核心,它是从「敬畏主」(西3.22)产生出来的,我们因为对主耶稣的「惧怕战兢」(弗6.5 μετὰ φόβου καὶ τρόμου),而顺从上司。「惧怕战兢」这个片语是从LXX里多次使用的,保罗也另外使用了三次(林前2.3 服事教会的心态,林后7.15 接待提多顺服的态度,腓2.12 顺服神而有的心态),被主拯救的血漏妇女来到主前也是这样的心态(可5.33 动词化)。<sup>3</sup>

我们每天在公司里是遇见上司和同事而已吗?如果我们像约瑟一样,把耶和华带进埃及主人波提乏的家中的话,整个光景就不一样了,创世记39章四度说到「耶和华与他同在」(创39.2,3,21,23)。当波提乏的妻子天天以目传情色诱他,他不为所动,因为他敬畏神、顺从主人,即使不在他眼前(创39.7-10)。约瑟的顺从主人包括宁可蒙冤冒死,也不改其志。

「用诚实 $(\dot{\alpha}\pi\lambda\dot{\delta}\tau\eta\tau\iota)$ 的心」也可译为「全心」或「以单一的

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lincoln, *Ephesians*. 420.

第三十五篇 我们是顺服之子~突破伊甸的咒诅(6.5-9)

心」。有了这样的心,人才会顺服得好。

顺从者的服事还有一特点就是「甘心」(εὐνοίας)。此原文在拜占庭版希腊文里,另出现一次(林前7.3):丈夫当用「合宜」之分待妻子。BDAG认为它有两层意思:1. 善意支持的感情,可译为善意、热情、好处(goodwill),KJV, NASV, ESV, RSV, ASV等都选择这层意思来翻译。2. 正面积极的心态,可译为甘心,NIV和和合本都采取此意。

顺从之人所做的事也是美善的(6.8)、公义的(参西3.25),后者是符合道德律,尤其是我们的良心面对神的要求,有时甚至不是上司所要的。

总括来说,顺从者是像「基督的仆人,从心里(ἐҳ ψυχῆς)遵行神的旨意」(弗6.6),所以「无论做甚么,都要从心里做,像是给主做的。」(西3.23) 灵命更新了,做的事跟着不一样了。为什么但以理在新巴比伦帝国这么受到君王等的喜爱肯定,因为他有一点很不一样,是君王在群臣中看不到的素质。怎样的素质呢? 在他里头有「美好的灵性」(但5.12,参5.14,6.3) LXX索性就译为「圣洁之灵」(πνεῦμα ἄγιον)。从心里为主做,就对了。

# 为首者的危机(6.9)

以弗所书和歌罗西书是保罗同时间写的两卷书信,堪称姊妹篇。论到主仆之间的教训,两处的平行经文都是比重偏在教训为仆人者,而论主人者各只有一节,是否意味着使徒轻忽了对主人的教训了呢?正好相反,「你们作主人的,待仆人也是一理」(弗6.9a)一语,直译为「你们作主人的,对待仆人也做同样的事」(τὰ αὐτὰ ποιεῖτε),何意?无他,「顺从」也!

「做同样的事」并不专门指着第八节所说的行善说的,而指着要有相对的心态,以呼应所要求于仆人们者,亦即说,他们要服事天上之主一事、决定了他们的行动。主仆同有一位

主, 所以, 双方在彼此的关系上, 有同样的行为标准。4

这太惊人了吧,没有一份人间文件如此说。可是我们别忘了,我们做顺服之子的教训,是源自5.21,那里说「又要以对基督的敬畏,彼此顺服。」换言之,我们因为顺服基督而顺服我们的仆人!仆人是因为顺服基督而顺服主人,「主人也是对仆人做同样的事」(6.9a),这同样的事就是顺服。

怎么顺服呢?公公平平地待仆人(西4.1a),「不要威吓他们」 (弗6.9b)。既然同有一位主在天上,那么,主人在天上之主的跟前,他也是仆人。那么,6.5-8所论仆人的话也都可以应用在主人身上了,尤其是主人/上司也要以好灵命来对待仆人/部属了。

然而主人经常忘掉他们也要顺服仆人!教会的牧师、长老们 尤其要记住主的吩咐(太20.25-28//可10.42-45):

20.25你们知道外邦人有君王为主治理他们,有大臣操权管束他们。20.26只是在你们中间,不可这样;你们中间谁愿为大,就必作你们的用人;20.27谁愿为首,就必作你们的仆人。20.28正如人子来,不是要受人的服事,乃是要服事人,并且要舍命,作多人的赎价。(参路22.24-30)

教会的领袖忘掉他们是众人的仆人,是领袖个人和教会的危机。高中时读过魏征所写的谏唐太宗十思疏,里面有两句话说,「念高危,则思谦冲而自牧;惧满盈,则思江海下百川。」唐太宗还有福气,有御史谏官在他身旁犯颜直谏,然而在教会界有时领袖会落到一种危机光景,领袖做到一个地步,真把自己当成领袖了,听不进别人的劝告。更可怕的光景是,领袖做到一种情景是,已经没有人可以对他说什么话了,他真成了孤家寡人了。

彼得曾经三次不认主,失败跌倒了。失败得真好,失败使他

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lincoln, *Ephesians*. 423.

### 第三十五篇 我们是顺服之子~突破伊甸的咒诅(6.5-9)

认识他自己究竟是一个怎样的人。提摩太前书论及监督(长老~牧师)的经文,短短七节两度提及魔鬼(提前3.6-7)。主曾警告彼得, 「西门!西门!撒但想要得着你们,好筛你们像筛麦子一样。」 (路22.31) 学习做好仆人是最好的武装。

# 改变美国的书

Harriet Beecher Stowe在1852年出版的小说黑奴吁天录(*Uncle Tom's Cabin*), 「帮助美国内战打下了根基。」(Will Kaufman, 2006) 传说在1862年, 林肯总统会见了Stowe女士, 说出了这句话:「所以启动这一场伟大战争的人, 就是这位瘦小的女仕。」这本书出版后, 在美国掀起了巨大的影响, 第一年销售了30万本, 在英国销到150万本。

说这本书引发了内战,有点不公平,因为书中的主角汤姆叔叔不过是个十分温和的黑奴,他的形象完全吻合了保罗所说的那位十分敬畏主人的奴仆:

Shelby欠了Haley一笔巨款,赔不起,就用家中的奴隶来抵债,其中包括了汤姆和小Harry。Haley是唯利是图的人,对待奴隶并不人道。小Harry的母亲Eliza决定带上他逃亡;她和汤姆商量,但为后者拒绝。汤姆在Shelby家中长大,信了主,培养了他的良好的基督徒品格-温和、善良、忍耐、忠心等-虽然他只是一个奴隶。此刻他决定该忠于主人,为他们家牺牲自己,被卖到对奴隶不人道的南方去,也在所不惜。汤姆把这未知的一切都交托给神。

汤姆忍痛与主人、和自家的妻小诀别,他想这一生再也看不到他们了,他只能默想天家的喜乐作为安慰。安下心来,他迎战 苦难的未来,一路上他都戴上沉重的脚镣手铐。

在卖往New Orleans的船上,他认识了St. Clare一家。在一个意外时,他及时奋不顾身拯救了St. Clare的女儿Eva,因此St.

Clare报恩将汤姆买过来,要他专门照顾小Eva。这是汤姆最快乐的一段时光。Eva身体不好,身体逐渐衰微,但力劝父亲释放汤姆,还他自由。父亲答应了,可惜在Eva死后,父亲意外被人刺死。他的妻子Marie将全家的奴隶都卖到市场去。

收买者是Simon Legree,一个全无人性的人,用彼得前书2.18的「乖僻」来形容他,是再恰当也不过了。汤姆最痛苦的事是主人要他忠心地管理其他的黑奴,包括虐待、鞭打他们,他拒绝了。换来的是主人的毒打。想起基督十架的爱,他忍受下来了。

Legree的嘲讽没有尽时,不断地攻击他的信仰,要他烧掉圣经。渐渐的,那些毒话真说进了他的心中,使他开始怀疑主真的爱他吗?主为什么都不来拯救他呢?有一晚,他在梦里彷佛看见一个人头戴荆棘冠冕,额上有血滴下来,但祂的表情毫无痛苦,且伸出手来温柔地抚摸汤姆的头。他醒过来,知道主来安慰他了,于是信心坚振恢复了。

Legree家中另两个白种女奴受不了主人的耻辱,准备要报复,请求汤姆帮助她们。但他劝她们不可杀人,神自会报应他的。

这两个女奴逃出去了,常装神弄鬼地来吓Legree。主人就把一切的气都发泄在汤姆身上,毒打他。汤姆久经折磨,再也撑不住了,虽然原主人Shelby父子赶来赎他,但太晚了,汤姆与他们永别。George Shelby在汤姆的坟墓前立志,要释放他家中所有的奴隶。他真的这样做了,为要纪念汤姆的佳德懿行。5

我相信Harriet Beecher Stowe在写黑奴吁天录时,主角等人物绝非凭空想象,而是在她现实生活都有原型,曾活生生地出现在她的周围。在林肯总统解放黑奴前,在美国这片大地上有许多像汤姆叔叔这样的人,以顺服基督的心态,来顺服他们的主人,不

<sup>5</sup>吴玉音编着,文学名著缩写。(道声,1972。) 「黑奴魂」,45-52。

### 第三十五篇 我们是顺服之子~突破伊甸的咒诅(6.5-9)

论那些主人是良善的,还是乖僻的,赢取良心人士和天上之主的喜悦。到一个地步,神亲自出来改变原有社会上的不公不义。神所要的伦理是人类心灵转变后、所产生的新伦理,这是人间伊甸园的重现。

2022/7/3. RaleighCCC

### 祷告

耶稣我今欢然安息(Jesus! I Am Resting, Resting.)

1 耶稣我今欢然安息 在你伟大所是上 因你柔爱我所素悉 何等广无边 你要我瞻仰你荣脸 你的美丽满我心 你的改变大能 改变我成你质品 \*耶稣我今欢然安息 在你伟大所是上 因你柔爱我所素悉 何等广无边 2你的慈爱何其泱漭 远超地上的海洋 你的良善何其深长 尽耗我身上 爱主我今能够安息 因知你恩何丰富 又因应许坚定不移 都完全赐吾 <sup>3</sup> 哦主我惟简单信你 看见你到底是谁 并看见爱纯净不移 满足我心内 满足它的最深渴慕 供应它的大需要 四围都是你的祝福 这爱真荣耀 <sup>4</sup> 或是工作或是等候 求主用脸常光照 你的笑容使我歌讴 沉闷阴影消 你是父的光明荣耀 是父脸上的丰采 保守我心安息信靠 并充满你爱

*Jesus! I Am Resting*. Jean S. Pigott, 1876 RESTING 8.7.8.5.D. James Mountain, 1876

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三十六篇 我们是刚强之子~靠主刚强壮胆(6.10-13)

读经: 以弗所书6.10-13

6-10 我还有末了的话:你们要靠着主,倚赖祂的大能大力刚强起来。6-11 要穿戴神所赐的全副军装,就能站立抵挡魔鬼的诡计。1 6-12 因我们并不是与属血气的争战,2 乃是与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界的,以及天空属灵气的恶魔争战。6-13 所以,要拿起神所赐的全副军装,好在磨难的日子抵挡仇敌,并且成就了一切,还能站立得住。

诗歌:起来吧! (Arise!)

## 坐行站三钥字

整卷以弗所书有三个重要的动词,坐、行、站:3

坐在基督里(2.6)

<sup>16.11</sup> 站立:按原文;和合本未译。

<sup>26.12</sup> 争战:或译「摔跤」。本节下同。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 倪柝声有一本作品,坐行站,即按这个思维讲述。1938/5~1939/5整整一年间, 倪柝声弟兄访问英欧。坐行站(*Sit, Walk, Stand*)曾在史百克弟兄T.Austin Sparks主编的见证报(*A Witness and A Testimony*)连载过。这三篇信息应是当时传讲的。

行在世界中(4.1, 17) 站在仇敌前(6.11, 13)

这三件事是有次序的。「坐在基督里」是基本的,这是本卷书1-3章的启示,我们蒙恩之人乃是白白地受主恩,与主一同坐在天上。这是教会的地位,我们既然坐在基督里,也就与祂一同坐在天上,承受所有神赐给祂的儿子一切的丰富。

然后我们以这属天尊贵的地位, 行走在这世界上, 这是主祷 文的意思, 将伊甸园带回人间。然而, 这样在地如天的世界并没 有取代永世天堂之意, 我们仍是等候永世之降临。

新约启示我们属灵仇敌的实在。对于以弗所教会而言,他们是生于忧患、长于忧患。其实他们每个人从一归主起,就在属灵的战争之中,与仇敌争战。他们真是一个站在魔鬼跟前、与他争战的教会。

## 大争战中归主

6.10-13在原文是三个句子, 其思想是一致的: 呼吁神的儿女起来打属灵的争战。第十节说, 你们要从主那里获取大能、刚强起来。第11节进一步说, 怎么刚强起来呢? 原来自从撒但堕落以来, 在神与撒但之间就一直有灵战在进行着, 而我们正是蒙召的军队, 要用神的兵器、与仇敌争战。第12节特别揭示我们所面对的, 是怎样的仇敌。

第13节为这一小段做一个总结:秘诀是站立(ἴστημι)在仇敌跟前(6.11, 13)。和合本在第11节没有译出,该节应是这样的:「要穿戴神所赐的全副军装,就能站立抵挡魔鬼的诡计。

保罗写这封信时,大约是主后60年,在罗马坐监时。以弗所教会是他在第三次海宣时建立的,他在那里一共待了三年之久 (AD 53~56)。教会收到信时,对于七年前教会如何在一连串的灵战中建立起来的记忆犹新,历历在目。以弗所号称是「看守大亚

#### 第三十六篇 我们是刚强之子~靠主刚强壮胆(6.10-13)

底米的庙」(徒19.35),鬼魔在这座城里有坚固的营垒,保罗团队要在那里传扬福音,就免不了经常与灵界有许多硬仗要打。如果我们说,6.10-20是使徒给教会的回顾,也未尝不可,因为过去七年,他们就是这样走过来的。

使徒行传记载保罗等人在以弗所城宣教三年、几件主要的事迹:(1)保罗不但在那里讲道,同时医治、赶鬼。圣灵的工作强烈到什么地步呢?「甚至有人从保罗身上拿手巾或围裙放在病人身上,病就退了,恶鬼也出去了。」(19.12)

- (2)该城犹太人祭司长士基瓦的七个儿子,擅自称主耶稣的名 赶鬼,反而被恶鬼所附。恶鬼甚至对他们说,「耶稣我认识,保 罗我也知道。你们却是谁呢?」(19.15)
  - (3)这件事传遍了以弗所地区,反而带来大复兴:

19.17凡住在以弗所的,无论是犹太人、是希腊人,都知道这事,也都惧伯;主耶稣的名从此就尊大了。19.18那已经信的,多有人来承认诉说自己所行的事。19.19平素行邪术的,也有许多人把书拿来,堆积在众人面前焚烧。他们算计书价,便知道共合五万块钱。19.20主的道大大兴旺,而且得胜,就是这样。

当地的人归主,是在「大争战」中听信了福音(参帖前2.2);一归主时,就要「离弃偶像、归向神,要服事那又真又活的神」(帖前1.9),神「救了他们脱离黑暗的权势,把他们迁到祂爱子的国里」(西1.13)。

其中有不少人悔改归向主时,就把他们平时所用的行邪术的书拿出来当众烧毁;光书价就有五万元银钱。这一次的复兴伴随明显的灵战,将亚底米的偶像崇拜连根地从许多人的心中拔起,进而建立茁壮教会。

## 靠主刚强壮胆(6.10)

6.10-20是「末了的话」(Τοῦ λοιποῦ), 这个字眼也有从现今起或在将来的意思。<sup>4</sup> 如果我们采后者的意思的话, 这段经文就更具有前瞻性的意义了。

在教会大复兴后,保罗更是写信给以弗所教会,就像是神勉励约书亚刚强壮胆那样(书1.6,7,9,18,参申31.6,7,23,书10.25),要他们靠主刚强起来(弗6.10)。当教会靠主刚强壮胆时,圣灵就跟着运行,大大工作。

### 一场剧烈争战

使徒行传19.13-16记载的那件事件发生后,表面上来说,不但士基瓦的七个儿子没有将鬼从人身上赶出去,反而鬼跳到他们身上,那些鬼说的话 - 「耶稣我认识,保罗我也知道。你们却是谁呢?」(19.15) - 却叫当地的人,心中「都惧怕」。惧怕什么?原来邪灵这么可怕,会伤害人。圣灵在人心里运行,人们起了敬畏主的心,「主耶稣的名从此就尊大了。」(19.17) 当时许多人是怎样归主的? 他们立定心志要脱离偶像,因为他们看见拜偶像的可怕,他们要逃出来,圣灵也光照他们内心的罪行,他们不愿意有任何罪恶的把柄落在邪灵的手中,就起来认罪悔改,把邪书烧掉,澈底告别偶像,归向又真又活的神。

## 耶和华是战士!

这是一场剧烈的属灵争战,神的儿女第一要认清、要经历, 我们的神是一位加力量给我们的神。<sup>5</sup> 神对将进入迦南地的以色

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> BDAG举出两意: from now one, in the future (加6.17); finally. 和合本采后者。 但前者也有可能。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 6.10的主动词ἐνδυναμοῦσθε「要作刚强的人」,应译为「要刚强」(imp, pres, pass. x8)。另见徒9.22,罗4.20,腓4.13,提前1.12,提后2.1, 4.17,来1.34。

第三十六篇 我们是刚强之子~靠主刚强壮胆(6.10-13)

列人说(申31.3-6),

31.3 耶和华你们的神必引导你们过去,将这些国民在你们面前灭绝,你们就得他们的地。…31.4 耶和华必待他们,如同从前待祂所灭绝的亚摩利二王西宏与噩…一样。…31.6 你们当刚强壮胆,不要害怕,也不要畏惧他们,因为耶和华你的神和你同去。祂必不撇下你,也不丢弃你。

不久后,才过约旦河的以色列人要攻打耶利哥城-第一场硬仗-时,司令官约书亚「暗暗」派遣侦探,去搜集情报。结果他搜集到什么珍贵的情报呢?两位侦探带回来最珍贵的情报是神的灵已经在耶利哥地区之人的心中做工作了!是透过当地妓女喇合口述的(书2.9-11):

<sup>2.9</sup>我知道耶和华已经把这地赐给你们,并且因你们的缘故我们都惊慌了。这地的一切居民在你们面前心都消化了;<sup>2.10</sup>因为我们听见你们出埃及的时候,耶和华怎样在你们前面使红海的水干了,并且你们怎样待约旦河东的两个亚摩利王西宏和噩,将他们尽行毁灭。<sup>2.11</sup>我们一听见这些事,心就消化了。因你们的缘故,并无一人有胆气。耶和华你们的神本是上天下地的神。

神的灵在耶利哥人心中叫他们畏惧,却在选民身上做加力、同在、引导、争战的工作。注意,这些经文用的都是战斗语言,<sup>6</sup> 不错,我们都卷入了这场争战,然而重要的是我们不是主角。主角是耶和华神,祂是战士,祂在打圣战!与祂开打的对象是祂的仇敌魔鬼,不是看得见的仇敌、而是看不见灵界的仇敌。我们选民是配角、是祂打胜仗的器皿。我们一定要刚强壮胆,好好打仗,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians. WBC*. (Word, 1990.) 436. 弗6.10-20里运用了不少LXX提供的圣战语汇与观念。

祂必加力。

## 神果然行大事!

1983/4我才32岁,没有什么事奉经验,到普林斯顿(Princeton, NJ)一个小小的华人团体事奉。主日聚会才二十个人。这是我第一个服事的教会,是该教会的两位弟兄邀我去的。在我答应以后(6/1),他们要我跟随一位有名传道人的说法。我很率直跟他们说真话,我不会跟随。那位传道人认为一般的教会不算是「有见证的」教会。如果我不跟随他,那么这个小教会也不会有见证的。他们常对教会的人说,「神要把你们的金灯台拔掉了。」(参启2.5) 这话实在挫折教会的士气。

那两位弟兄算是教会中最老练的人了,还有一家也跟着他们。我在普林斯顿服事一年多以后,那三家退出了教会,另组一个所谓有见证的教会。三家一退,小教会几乎撑不下去了,连半薪都发不出来。(我当时因读神学,只拿半薪,另有一些弟兄帮忙支持我。)教会负责的王弟兄问我说,「你会离开教会吗?」我告诉他不会,不会在这个危急之秋离弃羊群。我必须把自己种下去。这是生命的定律,「一粒麦子不落在地里死了,仍旧是一粒,若是死了,就结出许多子粒来。」(约12.24)

说真的,在那三家离开后,我们真的会怀疑主还与我们同在吗?我们这时最需要的话,就是以弗所书6.10的话,「你们要靠主...刚强。」然而主真的与我们同在。大约是1984年冬天农历新年时,我在家中开始了一个小查经班,查约翰福音。我们一路查的时候,人就一路得救,大概查到第十章时,都得救了。他们的得救都很奇妙。头一位是韩太太,查耶稣变水为酒时,她的心就软化了。接着是大个儿的王先生,有一主日我讲完耶稣复活之证据的信息后,他和我交通。我对他说,「你已经信主了嘛!」「是啊,我信主了啊。」那一个礼拜,他马上大发热心带我去看望他在若歌大学(Rutgers Univ., NJ)读书时的杨同学,是教会家庭

第三十六篇 我们是刚强之子~靠主刚强壮胆(6.10-13)

出来的,但没聚会。我们一去看望,杨家就来聚会了,小教会立刻成长了10%!

小查经班继续查经,有一天,顾博士问我约书亚记10.12-14的难题。太阳在空中停留了一天不动,怎么可能呢?我回答可能啊,只要地球暂时停止自转一天就可以了。神当然做得到的,如果神要做的话。他一听有理,就这样信主了。两个半家庭信主了,夏天就受洗了。剩下还有一位韩先生没信,还在挣扎不甘心。神怎样做工呢?他家附近的墓园帮了大忙。他每天下班回家开车经过那片大墓园,心中害怕。他就口念金刚经,没用,越念越害怕。有一天他向耶稣许愿,如果我念你的名字能不害怕,我就信主受洗。他一念主耶稣的名字,奇怪,心中的害怕消失了。真奇妙,当神要救人时,神可以用坟墓里的死人救活人。很快的,他就受洗了。

那三家离去后,神仍与我们同在。1986~1987年之间,教会经历了十分奇妙的成长,反而开始叩80大关。那一年,教会就像方舟一样,得救的是一对一对地来。有一主日我讲使徒行传16章的监狱地震,我用了Titanic沉没记作例子。当天李永正弟兄一家打电话来说,他们震醒了。一次受洗大概就有12个人左右,教会十分喜乐。(李后来去Boulder, CO州大教书...)

不久后,我遇见一位弟兄,是和离我们而去的那三家在一道聚会的。他问我,「你怎么还在这里?」当下我不懂他的意思,顿了一下,我明白了,他的意思是说,「你的教会不是没有了吗?你怎么还在这里呢?」当我告诉他普林斯顿教会的近况时,那位弟兄的眼神又困惑又惊讶。刹那间,我十分感谢神,我似乎听到诗篇126.2话鼓励我:「耶和华果然为他们行了大事!」我算什么,人不看好的,神自己建造祂的教会,荣耀惟独归给神。

## 这是一场圣战(6.11-12)

在圣战中,我们既然卷入了,或说荣幸地与主一同争战,我们就要聆听主的勉励:「要靠主刚强。」怎么靠主刚强呢?第11-12节是一整句,正是回应这个疑问的。在这句子里有一个新的命令:「你们要穿戴神的全副军装。」

### 认清作战双方(6.11)

第11节很清楚地将交战双方的主角标明出来:神与魔鬼,不是我们;我们是介入了圣战,但我们不是主角,而是跟随主的战士,顶多是配角而已。

现代倾向于否认灵界的存在,即使相信有神,也拒绝从灵界的角度来解释事理,因为其世界观是极其物理/机械化的;后现代则像钟摆荡到另一端,相信灵界的存在,但拒绝相信独一的神,也不接受祂有绝对的权柄。这两股思潮都与圣经的思想相左。由于百年之久五旬节/灵恩运动影响的缘故,属灵争战一词在今日教会已是常用词汇了,但我们仍要从圣经来厘清它的涵意。

| 鬼魔三种攻法           |                 |                  |  |  |  |
|------------------|-----------------|------------------|--|--|--|
| 试探(Temptation)   | 阻挡(Opposition)  | 霸占(Demonization) |  |  |  |
| 人受情欲引诱;邪灵趁机      | 邪灵攻击,以阻挡福音传     | 影响/控制/附身,以不      |  |  |  |
| 试探。              | 扬、神国进展。         | 同程度占有。           |  |  |  |
| 弗2.3, 4.27       | 弗2.2,徒19.35     | 弗6.11-12, 4.14   |  |  |  |
| 大卫, 代上21.1       | 但10章, 罗15.22,   | 耶稣35件神迹,有五       |  |  |  |
| 亚拿尼亚,徒5.3 cf. 主耶 | 徒16.16f;堕落的文化尤为 | 件与赶鬼有关,或也        |  |  |  |
| 稣,太4.1f          | 阻拦。             | 生病。              |  |  |  |
| 灵战三个层次           |                 |                  |  |  |  |
| 灵欲之争             | 文化战争     灵战交锋   |                  |  |  |  |

什么是属灵争战呢?Clinton E. Arnold说:「属灵争战的根基在于相信有邪灵的存在,并渴望在邪灵上手之前,我们就能击败

#### 第三十六篇 我们是刚强之子~靠主刚强壮胆(6.10-13)

它们。」<sup>7</sup> 灵战有三个层次:情欲与圣灵相争、文化战、灵界的争战(与鬼魔面对面的交锋)。将灵战局限在第三层次,失之偏颇。

### 知己知彼百胜(6.12)

撒但不但大有能力,而且他是极其诡诈。以弗所书4.14所说的光景,「使我们不再作小孩子,中了人的诡计和欺骗的法术,被一切异教之风摇动,飘来飘去,就随从各样的异端」,是魔鬼在灵战中最高超的手法。

6.12的连接词是「因为」,用来诠释第11节。这里所提到的 灵界仇敌,都是在空中者,有别于在地上游走的污鬼邪灵。撒但 有他的国度(太12.26,约12.31,14.30,16.11,17.15,林后4.4,约壹5.19,4.6),层层节制,很有组织,我们怎可不紧紧依赖主呢?教会自身怎可不在爱中、联于元首基督呢?

属灵战争不是基督徒个人英雄战争,而是教会身体在元首基督的带领下,与撒但之国的争战;是团体性的!

|         | 执政 | 掌权 | 有能 | 主治 | 有位 | 有名 | 备注  |
|---------|----|----|----|----|----|----|-----|
| 罗8.38   |    | Х  | Х  |    |    |    | 天使  |
| 林前15.24 | Х  | х  | Х  |    |    |    |     |
| 弗1.21   | х  | х  | х  | х  |    | х  |     |
| 弗3.10   | х  | х  |    |    |    |    |     |
| 弗6.12   | х  | х  |    |    |    |    | 管辖者 |
| 西1.16   | х  | х  |    | х  | х  |    |     |
| 西2.10   | х  | х  |    |    |    |    |     |

保罗书信灵界名称表

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Clinton E. Arnold, 3 Crucial Questions about Spiritual Warfare. (Baker, 1997.) 17.

以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌

| 西2.15  | х | Х |   |  |     |
|--------|---|---|---|--|-----|
| 彼前3.22 |   | х | х |  | 众天使 |

### 站立秘诀涵意(6.11)

站立(ἴστημι)在仇敌跟前,是争战得胜的秘诀(弗6.11, 13): 「要穿戴神所赐的全副军装,就能站立抵挡魔鬼的诡计。」这不 是说灵战里没有攻击性,有,就如「圣灵的宝剑」是攻击性的兵 器一样(6.17);但是,「站立」在基督为我们所成就的救赎根基 上,是秘诀,它在这段里重复三次(6.11, 13, 14)。和本合第三次 译为「要站稳了」,十分传神(参NASV, NLT)。

为什么站立这么重要呢? A. T. Lincoln注释得很好:

决定性的胜利已由神在基督里赢取了,而信徒的工作不是去 赢取,乃是站稳了,亦即说,保住并持守神已赢取者。<sup>8</sup>

雅各书4.7也告诉我们相同的争战秘诀:「故此你们要顺服神。务要抵挡魔鬼,魔鬼就必离开你们逃跑了。」这一个「抵挡」,就是站稳了,「不可给魔鬼留地步。」(弗4.27) 彼得也有类似的教导说,

5.8 务要谨守,儆醒,因为你们的仇敌魔鬼,如同吼叫的狮子,遍地游行,寻找可吞吃的人。5.9 你们要用坚固的信心抵挡他,因为知道你们在世上的众弟兄也是经历这样的苦难。5.10 那赐诸般恩典的神曾在基督里召你们,得享他永远的荣耀,等你们暂受苦难之后,必要亲自成全你们,坚固你们,赐力量给你们。(彼前5.8-10)

这场末日争战早已在十字架上见分晓了,什么叫做站稳了,保罗这样诠释说:「祂既然将一切执政的和掌权的废功了,并靠

-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lincoln, *Ephesians*. 442-443.

#### 第三十六篇 我们是刚强之子~靠主刚强壮胆(6.10-13)

着十字架夸胜了,就在凯旋的行列中将他们公开地示众。」(西2.15)站住就是站稳在基督的得胜上。

### 穿戴属神军装(6.11)

别忘了, 6.11-12整句的主动词在「要穿戴神所赐的全副军装」一语。什么是「神的全副军装」呢? 6.14-17用六加一样美德等, 来象征神争战所用的兵器: 真理、公义、平安的福音、信德、救恩、神的道。如果我们回到以赛亚书的LXX, 就会发现在圣战中, 耶和华自己成为战士, 这七样都是祂所使用的兵器, 用来打赢这场战争。<sup>9</sup>

神的军装就是神在圣战中所使用的「兵器」,这些兵器是祂自己的美德或是祂的道 - 尤其是福音的道、救恩的道。神所启示的话语中之核心是福音,而福音又是为着成就祂拯救世人的救恩 - 这些都是神用来击败祂的仇敌的兵器。

## 先天下忧而忧(6.13)

6.13以「所以」开启此句,它是本段的结论。它的主动词深 化了6.11-12者:「要拿起神所赐的全副军装」。

### 这是品格大战

前面说「要穿戴」,后面说「要拿起」,其意思是要我们将属神的美德不仅要穿戴起来,同时要流露出去。灵战本身就是一场品格大赛,输赢判定在神的儿女的品格。其实以弗所书4.22-24和歌罗西3.10合起来就讲到,神的儿女要穿上更新的神的形像,即知识、公义、圣洁。如果我们再读下去本卷书的话,圣灵一路教导我们要穿上属神的信实(弗4.25)、恩慈、怜悯、饶恕、慈爱

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 参见赛11.4-5, 59.17, 49.2, 52.7, 42.13,亦参哈3.8-9,诗35.1-3, 18.1-2, 32, 39, 次经智慧书5.17-20。引自Lincoln, *Ephesians*. 436.

、良善、光明、智慧、顺服(4.32, 5.1, 9, 15, 21)等。

基督用祂的绝对顺服父神, 打败了撒但(太26.40-44, 来5.9, 罗5.19), 我们也是一样;不但如此, 还有诸般美德, 将生命的道表明出来(腓2.15-16, 彼后1.3-11)。灵战的焦点是品格、品格、品格!

### 神家要战斗者

以弗所书6.10-13旨在呼召神的儿女要奋起做战士,从天使长堕落而为撒但起,宇宙性的争战没有消停过一刻。从创世记3.15起,神一代又一代呼召祂的儿女起来做圣战的战士,为十字架的胜利做见证。

神的家中有三种人:小孩、青年、老年。小孩就是罪得赦免者,我们蒙恩者都是;青年是这班人「刚强,神的道常存在你们心里」,所以在灵战中,他们可以「胜了那恶者」,这班人看破了「肉体的情欲、眼目的情欲,并今生的骄傲」,而「惟独遵行神旨意」(约壹2.13-17)。

你听见主的呼召了吗?「这世界和其上的情欲都要过去,惟独遵行神旨意的,是永远常存。」这种人最上算。

### 在这磨难日子

范仲淹若活在今日,一定是极其欣赏新约的末世观。6.13的结语里,特别点明圣战的时空环境,乃是「在磨难的日子」(ἐν τῆ ἡμέρᾳ τῆ πονηρῷ),其最佳的解释乃指整个今世邪恶的世代,以及特别指终末时的大灾难。<sup>10</sup>

新约戳破所有国王的新衣,揭开一切粉饰的太平,主祷文的智慧带领我们渡过每一天,然而我们还是问一句,「然则何时而

-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Lincoln, Ephesians. 445-446.

第三十六篇 我们是刚强之子~靠主刚强壮胆(6.10-13)

乐耶? |

## 在地如天之乐

我们的答案和范仲淹者不一样。主的教会不但是「后天下之乐而乐」,而且今日在我们悔改归正、罪得涂抹以后,那「安舒的日子(καιροὶ ἀναιγύξεως)就必从主面前来到」(徒3.19)。主祷文的祷告不是求主再来时所要实现的祷告,而是今日「愿人都尊你的名为圣,愿你的国降临,愿你的旨意行,在地如天。」(太6.9-10)

属灵的争战之结果是引进教会的复兴、属灵的奋兴,那是在地如天的光景临到人间,伊甸园的咒诅暂时冻结了,属灵安舒的日子,这是神赐给教会今世最惊人的礼物。愿主赐福给我们的教会,但是我们先要回应主作刚强的人。

2022/7/10, RaleighCCC

## 祷告

起来吧! (Arise!)

起来吧 神的儿女 不要灰心失望起来吧 神的儿女 不要沮丧纵然前路迷茫 虽遇狂风巨浪 地永远是你的避风港 祂在你旁不畏撒旦阻挡 不怕魔鬼技俩 祂永远是我的避风港 祂在我旁起来吧 为主发光 为祂打仗 纵然前路迷茫 虽遇狂风巨浪 地永远是你的避风港 祂在你旁 不畏撒旦阻挡 不怕魔鬼技俩 礼永远是我的避风港 祂在我旁

赞美之泉: 苏醒 2-16

词:洪启元, 1997

曲:游智婷,1997

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三十七篇 我们是刚强之子~得胜有余(6.14-17)

读经: 以弗所书6.14-17

6.14所以要站稳了,得先用信实的腰带束腰,用公义的护心镜 遮胸,6.15用出于平安的福音之预备的<u>鞋靴</u>穿在脚上,6.16此 外,又拿着信心的盾牌,可以灭尽那恶者一切的火箭;6.17同 时要戴上救恩的头盔,并要拿着圣灵的宝剑,就是神的道。

诗歌: 我锚已抛牢(My Anchor Holds.)

## 站稳得胜秘诀(6.11, 13)

我们在前一次的信息里(6.10-13),看到了属灵争战最重要的秘诀是「站」(ἴστημι 6.11, 13, 14; ἀνθίστημι 6.13)。毕竟这是圣战,主吩咐我们站立在我们的元首基督已经在十字架上、为我们赢得的胜利之上。然而另一方面,使徒也使我们看见我们的对手绝非等闲之辈,他们乃是「那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界的,以及天空属灵气的恶魔」(6.12),所以,6.13做了一个小小的结论:若要成功地抵挡住那些属灵的仇敌,而且站立得住,其秘诀就是「要拿起神所赐的全副军装」。于是在6.14-17里,圣经继续晓谕我们这些军装的细节。

## 以赛亚书图画

我们若熟悉以赛亚书的内容,就会发现这些军装其实乃是弥

赛亚从事圣战所穿戴的军装。如此说来,我们既然参与与基督相同的一场争战,要能够有效地得胜灵界的仇敌,那么我们穿戴基督的军装,是十分合理的事了一主确实将祂的军装赐给我们,好叫我们得胜有余。

我们先来景仰一下以赛亚书里争战的弥赛亚:

- 11.2耶和华的灵必住在祂身上, 就是使祂有智慧和聪明的灵, 谋略和能力的灵, 知识和敬畏耶和华的灵。...
- 11.4cd [祂] 以口中的杖击打世界, 以嘴里的气杀戮恶人。
- 11.5公义必当祂的腰带, 信实必当祂胁下的带子。
- 59.16 他见无人拯救, 无人代求,甚为诧异; 就用自己的膀臂施行拯救, 以公义扶持自己。
- 59.17 他以公义为铠甲/护心镜, 以拯救为头盔,
- 以报仇为衣服,

以热心为外袍。

- <sup>59.18ab</sup>祂必按人的行为, 施行报应。
- 52.7这报佳音之人的脚、 登山何等佳美!
- 他传平安、报好信、

传救恩,

他对锡安说:「妳的神作王了!」

#### 第三十七篇 我们是刚强之子~得胜有余(6.14-17)

在这些经文里, 耶和华扮演那位圣战的战士, 其实祂就是那位拯救选民的弥赛亚。我们看见这些经文的LXX版本, 正是保罗在他的书信里论及圣战军装灵感的来源(另见帖前5.8, 参罗10.15, 来4.12)。

我们不但在以弗所书6.14-17里看见神所赐下的属灵军装,同时更听见主呼召我们要刚强壮胆,起来做属灵战争的战士,持守并扩大基督十架的胜利。

## 全副军装精义(6.14a)

使徒在6.11就说了,要打属灵的战争,就要穿戴神所赐的全副军装。第12节就特别解释其原委:因为我们所面对的是属灵气的恶魔-我们是谁,怎能不穿上神惠赐的全副军装呢?于是6.14-17紧接着晓谕我们那些军装的真貌。

### 文法时式讲究

6.14-17在原文是一个句子,有平行的两个主动词「站稳」(14a)、「戴上/拿着」(6.17)。第一个动词以下共挂着四个过去式的动词分词(束腰、遮胸、穿、拿着),这是什么意思呢?你要站稳吗?那么你先要完成那四件事,于是时间上的先后,也使这些分词的意义是因果性的(causal)。这些分词因着主动词为祈使性的,也带有祈使的功能。<sup>1</sup>

在这六样兵器中,有四样明显是使用所有格名词的词串的,而这些所有格属于同位语的意思。如果我们把「鞋靴」从动词「穿」在脚上加入的话,可以加上「预备的<u>鞋靴</u>」一项。最后的「圣灵的宝剑,就是神的道」一语,可以领会为「神道的宝剑」(参提后3.16)的话,那么又多了一项了。这样说来,信实的腰带

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Peter T. O'Brien, *The Letter to the Ephesians*. The Pillar NTC. (Eerdmans, 1999.) 473.

、公义的护心镜、预备的<u>鞋靴</u>、信心的盾牌、救恩的头盔、神道的宝剑等六项,都是用所有格同位语来譬喻那些伦理性的美德了。

## 真刀实剑经历

我们必须承认,在神的儿女中结结实实打过属灵争战的人不是那么的多。上个礼拜二(8/2)晚上十点美国的众议会议长Nancy Pelosi旋风式访问台湾(ROC),周三展开正式拜会,下午四点即离台。紧接着周四起中共在台湾四周划了六区,实施军演,要打仗吗?台湾海峡两岸的军人,不管那一个军种,包括其将领,都没有打过仗,刀枪都没有舔过血。然而很吊诡的是,愈是没有经过战争洗礼的世代,愈不怕战争;而真正尝过战争痛苦者,会竭力避免战争。

战争是最残酷的事。你只要有一缺口暴露在敌人跟前,你就会被攻击得体无完肤。最终的胜利是从起初的失败中,一路挣扎、学习出来的。纸上弹兵不能代替真枪实弹的洗礼。使徒在6.14-17里提及了六样兵器:信实、公义、预备、信心、救恩、神道。

摩西年轻时爱不爱主?爱。「他宁可和神的百姓同受苦害,也不愿暂时享受罪中之乐。」(来1.25)但是他的满腔热血反而使他看不见他自己里面骄傲的罪,他的军装里缺少随从圣灵、被圣灵称义的公义(罗8.4,启19.8),所以当他打死了欺负希伯来人的埃及人时,看似得胜了,其实他惨败,逃到米甸旷野,花了四十年重新学习什么是「公义的护心镜」。

全副军装不是只有这六项;不过,圣灵在这里将最紧要的六项 项 项 项 。

## 白白救恩头盔(6.17a)

「救恩的头盔」虽然排在第五项,但在属灵经历上来说,它 应排在最前面。6.14-17的长句里,6.17是最后的一句,「同时要

#### 第三十七篇 我们是刚强之子~得胜有余(6.14-17)

戴上救恩的头盔,并要拿着圣灵的宝剑,就是神的道。」其主动词「要戴上/要拿着」(δέξασθαι)是过去式,与6.14-16的主动词「要站稳了」一样,两者可说是同步的,所以其连接词(καὶ)译作「同时」。

我们可以想象基督精兵的场景如下:他先穿戴好前四样的装备-「信实的束腰、公义的心镜、预备的鞋靴、信心的盾牌」-后,他就站稳了,同时戴上救恩的头盔,拿着神道的宝剑。他可以出发上战场去打仗了。

论及这个主动词「要戴上」(δέξασθαι),它和前面的四个分词不一样;那四项美德意味着当事人要付出某种程度的努力,而这一项则是更为单纯的救恩或神道之恩赐。<sup>2</sup>「救恩」一词在诗篇与以赛亚书里是常用的。<sup>3</sup> 保罗在此使用救恩一词是指已实现者。以弗所书2.4-10简洁地述说了主今已为我们带来的救恩,那么,它就应像头盔一样,戴在我们的头上,保护我们最基要的灵命。

主后318年时,亚历山太的一位长老亚流起来宣讲新教训,说,耶稣并非完全的神,祂也是受造的。亚流用这样的教训来维护独一神的信仰。不过他还好心地给耶稣较尊荣的地位,说祂是首造者,虽然祂又是造物者。亚流有一句名言:「曾有一时辰,耶稣是不存在的。」

眼看着不少教区神的百姓盲从跟去,主教亚历山大忧心要怎样辩驳呢?难道要开神学课程,跟神的百姓娓娓道来吗?主教太有智慧了,他只讲了一句话,大多数的人就清醒过来了。「如果耶稣不是神,你们的救恩就没有着落了!」没了救恩的头盔,这些人在属灵的争战中,就中毒倒下。白白的救恩太重要了,永远

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Andrew T. Lincoln, *Ephesians. WBC*. (Word, 1990.) 450.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 见诗18.2, 46-48, 35.3, 37.39-40, 65.5, 70.4-5,赛33.2, 6, 45.17, 51.5-6,耶31.33 等。参Lincoln, *Ephesians*. 450.

把头盔戴好。

## 四样品格塑造(6.14b-16)

不过前四项其实都涉及我们的品格,它们不是一朝一夕就栽培成功的,需要时间,也需要当事人的努力。「<sup>2.12</sup>...你们既是常顺服的...就当恐惧战兢做成你们得救的工夫;<sup>2.13</sup>因为你们立志、行事,都是神在你们心里运行,为要成就祂的美意。」(腓2.12-13)

### 向主信实束腰(6.14b)

和合本译为「用真理(ἀληθείᾳ)当作带子束腰」,一般的英译也都作"truth"。这个字NT在里用得很多,有110次,它有好几种意思,BDAG提供三种意思:(1)指与真实谐和的品质,即真实、信实、可靠、正直(the quality of being in accord with what is true, e.g., truthfulness, dependability, uprightness in thought and deed, 例如: 罗3.7, 15.8,林后7.14,林前5.8,弗5.9等);(2)指真实之内容,即真理;(3)指一件事真正的光景,即真相。

如果我们诠释为真理的话,那么它的意思就和「真理的道」 (弗1.13)、「学了祂的真理」(4.21)、「真理的公义」(4.25)之用法 一样,乃上述第二种客观的意义:真理。

它更佳的诠释应来自以赛亚书11.5 LXX, 同一希腊字对应的希伯来文乃是「信实」(מֵּמוּנָה), 乃上述第一种主观的意义。我们跟随主做祂的门徒,请问我们的新品格出现了没有,「信实」乃是圣灵九果之一(参加5.22的「信实」πίστις)。我们要用这一个新品格来束腰争战。

论到ἀληθεία, 加尔文说, 「其意是一片真诚的心思··· 真诚之泉源, 因为福音的纯洁定将我们所有的诡诈除去, 并将我们我们

#### 第三十七篇 我们是刚强之子~得胜有余(6.14-17)

心中所有的假冒、也都洁净。」4

活出义行护心(6.14c)

「用公义的护心镜遮胸」,我们同样地要问,这个「公义」是指客观者还是主观者?如果说因信称义的人都「用公义的护心镜遮胸」了,那么教会生活就应该像天堂一样!事实并非如此,为何有如许大的落差?问题出在我们怎样诠释这里的「公义」;不错,基督徒的公义永远是以基督恩赐我们、因信称义我们、算给的(imputational)公义,作为我们永生的根基。然而在此根基上,神的儿女要活出公义的生活、有公义的行为(参罗6.13, 8.4, 14.17,提前3.16,启19.7,太5.16,20)。

保罗使用的语汇明显出自以赛亚书59.17ab:

59.17 他以公义为铠甲/护心镜, 以拯救为头盔;

## 「公义 | 一词何指呢?

耶和华的公义或公正乃是一种属性,如今由信徒来展现出来。这不是罗马书3.21-26的称义之公义,而属伦理性之品质。...做得对与行为上的公正对基督徒战士而言,在他/她面对邪恶之权势争战时,是同样地重要的。5

这个旧约的词汇也出现在次经智慧书5.19内:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> John Calvin, *Calvin's Commentaries: The Epistles of Paul the Apostle to the Galatians, Ephesians, Philippians and Colossians*. Rev. ed. 1556. ET: (Eerdmans, 1965.) 11:220.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lincoln, *Ephesians*. 448. F. F. Bruce也说, 「(6.14)所意指的真理和公义, 是伦理品质者, 而非教义上的真理和因信称义的公义, 虽然后者与前者不是没关联的。」Bruce, *The Epistles to the Colossians, to the Philemon and to the Epdesians. NICNT*. (Eerdmans, 1984.) 408.

5.18上主必以嫉愤作武器, 武装受造之物来报复仇敌; 5.19必披上正义,当作胸甲; 戴上了正直的判断,当作头盔。

保罗在哥林多后书6.7那里也说,

6.6 廉洁、知识、恒忍、恩慈、圣灵的感化、无伪的爱心、6.7 真实的道理、神的大能;仁义的兵器在左在右;6.8 荣耀、羞辱,恶名、美名;似乎是诱惑人的,却是诚实的。

和合本译为「仁义」的兵器,也是有意取其主观品格与行为之意。加尔文在此也认定,「保罗所处理的是生命的天真无邪。他要我们生命的装饰首先是正直,它将带来敬虔而圣洁的生活。」<sup>6</sup>

心胸是要害。如果我们没有公义的品格,与其行为的见证的话,在属灵争战中,我们肯定会倒下去的,专门替神挑剔的撒但、不会放过你的!

### 备妥受差的心(6.15)

第15节不易懂。和合本是这样翻译:「又用平安的福音当作预备走路的鞋,穿在脚上」,大多数的英译也差不多。我们好好地推敲原文,来问问第三样的军备究竟是什么:「用出于平安的福音之预备的鞋靴,穿在脚上」。本节所要强调的军装,不是「平安的福音」(τοῦ εὐαγγελίου τῆς εἰρήνης) – 这个词串是用来修饰其前面的字眼「预备」(ἐτοιμασίᾳ)的;被修饰的字眼才是焦点。<sup>7</sup>

加尔文也赞同, 他这样地注释说:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Calvin, Ephesians. 11:220.

Zarvin, Epitestans. 11.220

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> O'Brien, *The Letter to the Ephesians*. 475.

#### 第三十七篇 我们是刚强之子~得胜有余(6.14-17)

这样的预备乃是出于福音的果效,使我们放下了每个拦阻,准备踏上征途以战斗。人的天性是散漫拖延。道路不顺加上多种险阻,足以延误我们。于是最小的抵挡就叫我们沮丧了。因此,保罗以为福音就成为履行这种的征途最好的工具了。8

「预备」(ἐτοιμασίᾳ)这个字在NT里只出现这么一次,在LXX 里也出现一次,见诗篇10.17:

耶和华啊,谦卑人的心愿你早已知道。

你必预备他们的心,也必侧耳听他们的祈求

在以弗所书6.15里我们看见,一位战士要出征了,他的脚上该穿什么以保护足部,攸关胜败。该装备是什么呢?乃是该战士心中的「预备」,正像先知以赛亚向主祷告、回应神的呼召那样的:

我又听见主的声音说:「我可以差遣谁呢?谁肯为我们去呢?」我说:「我在这里,请差遣我!」(赛6.8)

这样的心是意志上的降服,是战场上最重要的美德。当我们进入 争战时,我们顺服主的心预备好了没有?

### 坚信灭尽敌火(6.16)

6.16提到第四样兵器,「此外,又拿着信德(πίστεως)当作盾牌,可以灭尽那恶者一切的火箭。」我们既然在前肯定了这些兵器应属主观性的,远多于是客观性的,那么它指的应是我们的「信心」,而非我们的「信仰」。信仰当然在属灵的争战中涉入的;其实我们也以坚信我们的信仰,而与敌人争战。

这一个兵器的重要性,从它涉及与敌火直接交锋即可得知。 信心的大小是我们灵命的指数,灵命的成长反映在信心的强弱

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Calvin, Ephesians. 11:220.

上。希伯来书第11章是信心伟人的篇章,它反映了神国的成长史,每一个转捩点莫不是具名的十六位属灵伟人的信心发挥功效。 是怎么样的信心盾牌「可以灭尽那恶者一切的火箭」呢?

彼得说,「我[你]们的仇敌魔鬼,如同吼叫的狮子,遍地游行,寻找可吞吃的人」,所以我们「要用坚固的信心抵挡他」。这场旷日持久的争战打下去,是必有的「苦难」经历,但它会引导我们进入「荣耀」(彼前5.8-10,1.7,雅1.2-4)。约翰.本仁在描述天路客进入美宫前,有个大挑战,就是门房前半里路有两只狮子守在路旁,对路人吼叫,吓得天路客不敢靠近,而兴回程之念了。这时看门者儆醒呼叫他说,「不要怕…牠们是被铁链锁着。主人把牠们放在那里,乃是要锻炼信主之人的信心。」信心叫我们看见撒但是上了锁的!(启20.1,路10.18-19,可16.18a)

但以理和三友都是从试炼之火中滚过来的:「因着信…堵了狮子的口,灭了烈火的猛势」(来11.33-34),那种信心是怎样的信心呢?让我们听听三友是怎样对心平气和地对巴比伦大帝、见证他们的信心(但3.16-18):

3.16尼布甲尼撒啊,这件事我们不必回答你;3.17即便如此,我们所事奉的神能将我们从烈火的窑中救出来。王啊,祂也必救我们脱离你的手;3.18即或不然,王啊,你当知道我们决不事奉你的神,也不敬拜你所立的金像。

这个「即或不然」的形容词说得太好了, 道尽了他们的信心的韧度。用祈克果的观念来说, 这叫「信心的跳跃」; 它不是赌博, 而是敬拜(创22.5, 来11.19, 罗4.17)。这样的信心正是许多信心 伟人的信心。

## 博得恩三金言

威廉. 博得恩(William Whiting Borden, 1887~1913)是一位来华、却未踏上中华大地的宣教士,一生26岁,短促如一颗亮丽的

#### 第三十七篇 我们是刚强之子~得胜有余(6.14-17)

流星。他的一生见证了他自己的一句话:「世界在等着看:神在 一个完全奉献之人的身上,能作甚么事。|

威廉出生在芝加哥非常富裕而敬虔的家庭。十六岁(1903)高中毕业,父母送给他的礼物是环游世界。这促发他回应神呼召他去做宣教士的心愿,愿意放弃继承父亲的生意和遗产。朋友听了都觉得可惜了!博得恩却在圣经的底页写下:「没有保留」(No Reserves),签上日期,并在日记上写道:

向自己总是说不,向主总是说是。...在每个人心中,都有一个宝座和一个十字架。假若基督坐在宝座上,自我就钉在十字架上。倘若自己,纵使是千分之一坐在宝座上,耶稣就被钉在十字架上了。

1905~1909年他在耶鲁大学读书并竭力服事主。第一年他响应宣教士Samuel Zwemer (1867~1952)的挑战,向中国一千五百万的回教徒宣教。他先到普林斯顿神学院装备自己(1909~1912)。内地会打发他前往兰州工作,并建议他先到开罗进修阿拉伯语及可兰经文化。穆宣是最难的,他却强调:「在人不能的事,在神却能。」(参太19.26) 他用比喻表达自己的决定:「倘若十个人在运一根大木头,九个人都在扛轻的那一端,只有一个人在扛重的另一端,你要帮那一端呢?」

博得恩于1913/1/1抵达开罗,不幸的是在3/21感染了脑膜炎,4/9就过世了。葬礼之后,同学们在威廉的圣经底页,发现他在诊断得了脑膜炎的那一天,加了「没有退缩」(No Retreats)一语。过世之前几天最后加上去「没有后悔」(No Regrets)。

威廉生前拟好遗嘱,将继承的一百万美元全数捐给福音机构,1/4捐给中国内地会,在兰州盖了「博得恩纪念医院」服务回民,是当时中国西北地区惟一的西医院。为他立传的金乐婷(Mrs. Mary Geraldine Taylor, 1865~1949)说:「若神对博得恩的召唤现

在来到,他会怎样呢?他早把自己献上给神,在这奉献中,绝对 没有保留、没有退缩、没有后悔。」<sup>9</sup>这三金句是他留给基督教 教会最宝贵的资产。

## 经文炼成兵器(6.17b)

以弗所书所列的六样兵器里, 前五样都属防卫性的, 只有第六样可属攻击性的。<sup>10</sup> 主耶稣曾用赶鬼来抢夺撒但的疆域, 祂说, 「我若靠着神的灵赶鬼, 这就是神的国临到你们了。」(太12.28)

祂也借着医病,将选民从撒但权势下抢救回来。路加福音 13.10-17所记载驼背女人得医治的故事,被太多人误解了。KJV 译对了,所有跟着它的思维翻译的版本在13.11也都译对了:「有一个女人有生病的灵(πνεῦμα ἀσθενείας),十八年了,腰弯得一点直不起来。」耶稣怎样处理这种的病例? 她若是被鬼附的话,就要赶鬼。但面对这个女人,主一方面发出权能的命令说,「女人,你脱离这病了!」(13.12),另一方面「用两只手按着她;她立刻直起腰来…」(13.13) 主对众人解释,「这女人本是亚伯拉罕的后裔,被撒但捆绑了这十八年,不当在安息日解开她的绑吗?」(13.16) 注意,撒但常常用各样的病痛来捆绑神的儿女,我们怎么办? 逆来顺受? 等候大限之日来到? 不,起来用信心祷告,长老们要抹油为病人祷告,会众要一同起来,「彼此认罪、互相代求,使你们可以得医治。」(雅5.16)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 金乐婷是戴存义(Frederick Howard Taylor, 1862~1946)的妻子。存义是戴德生的次子。金(Guiness)的娘家是著名的爱尔兰爱主之家,其兄弟Gershom White-field Guiness, 1869~1927)也在CIM下到河南做医疗宣教,其孙子Os Guiness (1941~)也出生在河南项城。

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Lincoln, Ephesians. 451.

#### 第三十七篇 我们是刚强之子~得胜有余(6.14-17)

### 主道辨明自己

不过对付鬼魔主最主要使用的兵器乃是神的道,它是宝剑,这是攻击性的兵器。但先别急,在攻击鬼魔前,我们先「格物、致知、诚意、正心、修身」,然后才能「齐家、治国、平天下」(礼记大学篇)。希伯来书4.12说,

神的道是活泼的,是有功效的,比一切两刃的剑更快,甚至 魂与灵,骨节与骨髓,都能刺入、剖开,连心中的思念和主意都能辨明。

上主日(2022/7/31)林春藤牧师来讲道,他用以弗所书4.1, 17-24来讲「由内而外的成长」。他花了不少时间在雅各书1.25上面,强调三点:详细察看律法(神的话)、时常如此、付诸实行。在这样的过程里,他经历到如何治死自己里面旧人之败坏,从而新人茁壮起来。林牧师不仅诚意感人,而且勇于自我省察,向会友致歉,将责任揽在自己的身上,而不推诿于人。在灵战里,狭路相逢勇(于自我省察)者胜。

### 主口中两刃剑

以弗所书6.17b的话,「拿着圣灵的宝剑,就是神的道」一语 ,是弥赛亚为战士的形像。以赛亚书11.2-4说,

11.2耶和华的灵必住在祂身上, 就是使祂有智慧和聪明的灵, 谋略和能力的灵, 知识和敬畏耶和华的灵。...

11.4cd [祂] 以口中的杖击打世界, 以嘴里的气杀戮恶人。

这一小段经文所描绘的弥赛亚,可是充满战斗气息者。类似的景象我们可以在启示录19.11-16,1.16b里看见:

1.16b从祂口中出来一把两刃的利剑。

19.11我观看,见天开了。有一匹白马,骑在马上的称为诚信真实,祂审判,争战,都按着公义。19.12祂的眼睛如火焰,祂头上戴着许多冠冕;又有写着的名字,除了祂自己没有人知道。19.13祂穿着溅了血的衣服;祂的名称为神之道。19.14在天上的众军骑着白马,穿着细麻衣,又白又洁,跟随祂。19.15有利剑从祂口中出来,可以击杀列国。祂必用铁杖辖管他们,并要踹全能神烈怒的酒醡。19.16在祂衣服和大腿上有名写着说:「万王之王,万主之主。」

以赛亚11.4的「嘴里的气」,就是神审判的话借着主的口中说出来了,如同「口中的杖」,叫恶人受到杀戮、世俗受到打击(参帖后2.8)。这又是什么意思呢?

社区(NJ)旁搬来了新的一家华人,我们就向他们传福音。这位女主人十分能言善道的,人也十分坦诚,当时她对于基督教的反堕胎就十分反感,她也承认她曾堕过两次胎儿,她的辩驳是「我们太穷了,难道要小孩生下来受苦?」然而不久后他们一家奇妙地归主了。我进一步去他们家带他们晨更读经祷告。有一天女主人跟我讲她其实从前为堕胎的事,十分自责。如今归主后,他们夫妇为这事切切认罪悔改。神口中的话杀戮了、打击了他们里面的罪。杀戮与打击都是属灵的意思。

「神的道」(弗6.17b)的「道」之原文用的是ῥῆμα,而非λόγος;它强调的是福音(参5.26,罗10.18,彼前1.25),其威力显于圣灵的加力: $^{11}$ 

16.8 祂 [保惠师] 既来了,就要叫世人为罪、为义、为审判,自

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Lincoln, *Ephesians*. 451. O'Brien, *The Letter to the Ephesians*. 482. 这两个字通常可以互换,但是ῥῆμα强调其话语是口述、传扬出来的。

### 第三十七篇 我们是刚强之子~得胜有余(6.14-17)

己责备自己。 $^{16.9}$ 为罪,是因他们不信我; $^{16.10}$ 为义,是因我往父那里去,你们就不再见我; $^{16.11}$ 为审判,是因这世界的王受了审判。(约 $^{16.8-11}$ )

在永世, 这是审判; 然而在今生, 却是叫人归正。

## 属灵太极高手

主受试探时,三度用申命记的话斥退撒但的攻击(太4.4,7,10=申8.3,6.16,13),最后「魔鬼离了耶稣,有天使来伺候祂。」(太4.11)天路历程有一段十分精采在于描述天路客怎样靠着神的话语,击败了亚玻伦,那是他走过居谦谷的生死劫;在他几乎丧命时:

在这个关头,基督徒开始绝望了,活不下去了(林后4.18)。然而,正如神愿意它发生了,当亚玻伦正准备他的最后一击,好置这个好人于死地时,基督徒却机敏地伸出他的手,重新掌握住他的剑。同时他呼喊道,「我的仇敌啊,不要向我夸耀;/我虽跌倒,却要起来。」(弥7.8ab) 然后他给予亚玻伦致命的冲撞,使他退却好像受到了致死的伤口。现在基督徒明白这样的光景,就走向他那里去,宣告说,「然而,靠着爱我们的主,在这一切的事上已经得胜有余了。」(罗8.37) 结果亚玻伦就匆忙地展开他的龙翼、逃走了,使得基督徒再也看不见他了(雅4.7)。

铭记主的话,「弟兄们胜过他[撒但],是因羔羊的血、和自己所见证的道...。」(启12.11)

当我们把这全副军装穿起来,「要站稳了」。太极拳的攻击也是站稳着攻击,十分符合以弗所书属灵争战的原则!「你们务要抵挡魔鬼,魔鬼就必离开你们逃跑了。」(雅4.7)让我们都起来做属灵的太极拳高手,得胜有余,并同心建造主的教会。

2022/8/7. RaleighCCC

## 

我锚已抛牢(My Anchor Holds.)

」波浪怒涛势汹涌 滚滚欲吞我惊魂 狂风怒号声可怖 但我已知得安稳 因我有一坚固锚 永永远远不动摇 \*任你风急浪又高 我锚已经安然抛 虽我人轻船又小 靠主恩典不动摇 我锚稳固 安全又可靠

<sup>2</sup> 虽然浪潮如山倒 隐伏危机四围绕 虽然满天乌云罩 虽然风暴雨又狂 安然站立不动摇 我锚紧抛盘石上 <sup>3</sup> 风浪交加愈紧迫 愈觉我锚真可靠 眼不能见信心炼 紧系我心抗狂澜 使我能驾风暴上 直到风暴全止消 <sup>4</sup> 忧患几乎漫我魂 伤痛犹如浪滚滚 正当恶者在引诱 正当风雨掩日头 我靠基督能强勇 因我有一坚固锚

> My Anchor Holds. W. C. Martin, 1902 MY ANCHOR HOLDS 7.7.7.7.7.Ref. Daniel B. Towner, 1902

# 以弗所书释经讲道 - 极大奥秘的新歌 第三十八篇 我们是刚强之子~圣灵的水流(6.18-24)

读经: 以弗所书6.18-24

6.18透过所有的祷告和祈求,用所有的时机,要在圣灵里祷告;并且为此要以所有的坚忍儆醒,为所有的圣徒祈求,6.19也为我祈求,使我得着口才,能以放胆开口讲明福音的奥秘,6.20(为此我作了带锁炼的使者,)并使我照着当尽的本分,关乎它放胆讲论。

6.21今有所亲爱、忠心事奉主的兄弟推基古,他要把我的事情,并我的景况如何全告诉你们,叫你们知道;6.22我特意打发他到你们那里去,好叫你们知道我们的光景,又叫他安慰你们的心。6.23愿平安、仁爱和信心、从父神和主耶稣基督归与弟兄们!6.24并愿所有诚心爱我们主耶稣基督的人都蒙恩惠!

诗歌:有福的安静(Blessed Quietness)

## 祷告像情报战

在所有的军事行动中,放哨或说情报搜集攸关整个战争的成败,实在非常重要。1942/6/4的中太平洋日美中途岛海战,美方可以说是以寡击众,赢得太漂亮了。日本是怎么输的?不是输在四艘航空母舰的战力,不是输在它没有优秀的飞行员,而是输在派出去搜集敌情的侦察机,有一架是马马虎虎,缺少敌情概念,

不做醒,不尽本分。相反的,美军是哀兵必胜,半年前的珍珠港国耻激励情报官十分有创意地、去搜集原本搜集不到的情报。

教会性的祷告正是属灵争战中的情报战,它不只是前哨战,它也是争战全程亟需的资讯战。大卫拯救过基伊拉。扫罗来围。他不依赖该城欠他人情,而祷告主该城会否把他交出去。主说:「必交出来。」(撒上23.12)大卫三十六计,走为上策,因此逃过一劫。大卫所有的失败都有一点是相同的,就是没有好好地去寻求主面,询问主。

- 6.18-20在句子的结构上,它是一个句子、且附属在6.14-17上。6.19的第一句片语 「也为我祈求」 可以加入6.18,这样,紧接着的连接词「使」,引导了目的子句、即6.19-20。
- 6.18的两个主动词分词(要祷告、要儆醒)是现在式,它们所跟的主动词是那一个呢?6.14-17的主动词有两个:要站稳了(14)、要戴上/拿着(17),那两个分词是跟那个主动词呢?以「要站稳了」(14)为佳。其实第14节的「要站稳了」也呼应第11节的「站立」、第13节的「站立得住」。整个属灵争战的要点就是神的儿女们要在仇敌面前站立得住。因此,第18节的两个分词与第14节的「要站稳了」有关连,是很有深义的:当属灵的战士在争战中站稳的同时,他们最需要做的事就是要祷告、要儆醒。这种教会性的祷告在属灵的争战中,是十分紧要的。这是6.18-20的要点。
- 6.18-20和歌罗西书4.2-4是平行经文, 我们要将它们合在一起看, 会开阔我们的视野。

| 弗6.18-20               | 西4.2-4      |  |  |
|------------------------|-------------|--|--|
| 6.18透过所有的祷告和祈求,用所有的时机, | 4.2你们要恒切祷告, |  |  |
| 要在 <u>圣</u> 灵里祷告;      |             |  |  |
| 并且为此要以所有的坚忍儆醒,为所有的圣    | 在此儆醒感恩。     |  |  |
| 徒祈求,                   |             |  |  |

第三十八篇 我们是刚强之子~圣灵的水流(6.18-24)

| 6.19也为我祈求,使我得着口才,能以放胆开 | 4.3a也要为我们祷告, 4.4叫我 |  |  |
|------------------------|--------------------|--|--|
| 口讲明福音的奥秘,              | 按着所该说的话、将这奥秘       |  |  |
|                        | 发明出来。              |  |  |
| 6.20 (为此我作了带锁炼的使者,)    | (我为此被捆锁, )         |  |  |
| 并使我照着当尽的本分,关乎它放胆讲论。    | 4.3b求神给我们开传道的门,    |  |  |
|                        | 能以讲基督的奥秘。          |  |  |

很明显地,以弗所书的经文提供得较为丰富。两者十分相似,但最大的互补是在动词「开」,一是神赐下口才(λόγος),人得以开口讲福音,另一是神开传道的门,可为神国开疆拓土。

## 一条奥秘江河(6.17b)

在以弗所书6.13-17诉说属灵争战所需穿戴的全副军装时,到了第六样-唯一可以攻击仇敌的兵器-「圣灵的宝剑、就是神的道」(17b),经文将圣灵与圣经连在一起。接着在6.18-20,它继续启示我们圣经是怎样变为属灵锐利的宝剑,圣经如何成为争战的兵器,跟圣灵以及我们在圣灵里祷告,有密切的关系。

### 灵道双重结构

圣灵与圣经的关系,在于「圣经是神所默示的」(提后3.16  $\pi \tilde{\alpha} \sigma \alpha \gamma \rho \alpha \phi \dot{\eta}$   $\theta \epsilon \delta \pi \nu \epsilon \upsilon \sigma \tau \sigma \varsigma$ )。「神所默示的(x1)」一字的意思是「神所吹气的」。神曾把生命吹进亚当的身体里,他就成为有灵的活人;类似的,神把启示吹进圣经里,它就成为圣灵的经文化,正如同耶稣是道的肉身化一样!

神将祂的启示一次永远地默示在圣经里面,然后圣灵要工作时,祂必定是到圣经里去提取神的丰富,运作到人心内。神的道与神的灵两者是紧密地结合在一起。使徒行传充满了属灵奋兴的记载,但有三次却说是「神的道兴旺起来」(徒6.7,12.24,19.20)。其上下文显示都是圣灵厉害的工作:「司提反满得恩惠、能力,在民间行了大奇事和神迹」(6.8);主的使者将彼得从死

牢里救出来(12.7-10);「希律不归荣耀给神,所以主的使者立刻 罚他,他被虫所咬,气就绝了 | (12.23); 主的灵借着士基瓦七子 事件, 反而使「主耶稣的名…尊大了 | (19.13-18)。

约翰福音16.8说, 「祂既来了, 就要叫世人为罪、为义、为 审判,自己责备自己。」祂是圣灵保惠师。祂怎样叫人知罪呢? 乃是借着圣道的传扬。圣道的默示原本就是为了「教训、督责、 使人归正、教导人学义 | 的(提后3.16)。

神的道与神的灵两者之间就像光与热,关于这一点,加尔文 有很中肯的见解:

神在祂的选民身上有两重的工作:在里面是透过祂的灵,而 在外面是透过祂的道。借着祂的灵,祂光照了他们的心思、 使爱成形在他们的心中, 并培育公义, 这样, 祂使他们成为 新造。借着祂的道,祂挑起他们渴慕、寻求,并得着同一的 更新。1

加尔文将神的道譬喻为太阳光(light)。而将圣灵的见证譬喻为新 眼见(sight), 叫我们能够感受到主、品尝祂的甘甜。<sup>2</sup> 我们可以神 的灵譬喻为太阳热(heat),我们无法将光与热分开,同样的,我们 也无法将道与灵分开。

## 奉差往天下去

五旬节那天的意义之干第三位格的神~圣灵,就如同圣诞节 那晚的意义之干第二位格的神~圣子。圣子的特点是生出 (generation), 圣灵者就是流出(spiration)。圣子的生于父怀, 如何 是从永远到永远的,那么,圣灵的流自父与子,也是一样。这是 三位一体之神的奥秘与美丽。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Inst. 2.5.5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Inst. 3.2.24.

#### 第三十八篇 我们是刚强之子~圣灵的水流(6.18-24)

然而神子生于父怀,谁曾见过呢?这是父子之间永古不言的奥秘。在圣诞夜,神的儿子真的降生在人间!祂真的这样降卑,生在马槽里;祂不过是把祂在永远里向着父神的降卑,展现出来而已(腓2.6-8)。在祂身上,救赎大剧将陆续登场。

在五旬节那天,人类历史发生了一椿不可逆转的大事,就是那位永远流自父与子的圣灵,从至高的天上浇灌下来了。原来是耶稣得胜升天,从父那里承受了所应许的圣灵,祂就将圣灵浇灌下来,这场景记录在使徒行传2.33里。其实这件大事主在约翰福音里、早就在预言:

4.13耶稣回答说:「凡喝这水的还要再渴; 4.14人若喝我所赐的水就永远不渴。我所赐的水要在他里头成为泉源, 直涌到永生。」

7.37节期的末日,就是最大之日,耶稣站着高声说:「人若渴了,可以到我这里来喝。7.38信我的人就如经上所说:『从他腹中要流出活水的江河来。』」7.39耶稣这话是指着信祂之人要受圣灵说的。那时还没有赐下圣灵来,因为耶稣尚未得着荣耀。

启示录5.6说,「我又看见宝座与四活物,并长老之中有羔羊站立,像是被杀过的,有七角七眼,就是神的七灵,奉差遣往普天下去的。」这一节可以说是以弗所书论及圣灵之工作最佳的注脚。「七」象征NT教会时代的完全,如今在普世各地工作的圣灵,所展现的乃是完全的启示与能力。

以弗所书论及圣灵之出处有12处,它们构成了圣道论、圣灵论及教会论!(1)前者有透过使徒与先知,赐下NT的启示(3.5)。(2)中者有人信主之时所受圣灵的印记(1.13);神赐我们智慧和启示的灵(1.17);使我们里面的人刚强起来(3.16);要被圣灵充满(5.18),不可使圣灵担忧(4.30)。

(3)后者论及教会论的经文不少,因为本卷书的主题是教会。 圣灵与父子间是「纯一」的,所以教会也应是(4.3-4);教会的建 造是外邦人与犹太人两下合为一体(2.18)。最后,在6.17-18论及 教会当如何应用圣经,其秘诀是在圣灵里祷告,叫神的道发挥其 威力。

## 教会是生命树

在伊甸园里就有一条奥秘的河:「有河从伊甸流出来,滋润那园子,从那里分为四道。」(创2.10)这条河真奇妙,它是分流的!「有一道河!这河的分汊使神的城欢喜」(诗46.4a)旧约在多处歌咏这条生命水的河(诗36.8-9,65.9b,珥3.18,亚14.8)。

最清楚的莫过于先知以西结在异象中所看见的:这一条由宝座流出的生命河,越流越深阔,由踝子骨、而膝、而腰,而成为可洑的河(结47.1-12)。这条河最后出现在启示录22.1-2,

「<sup>22.1</sup>在城内街道当中一道生命水的河,明亮如水晶,从神和 羔羊的宝座流出来。<sup>22.2</sup>在河这边与那边有生命树,结十二样 果子,每月都结果子,树上的叶子乃为医治万民。」

这不仅是永世的描述,也是今日教会应有的光景。

## 道变宝剑秘诀

希伯来书4.12说,「神的道是活泼的、是有功效的,比一切两刃的剑更快,甚至魂与灵、骨节与骨髓,都能刺入剖开,连心中的思念和主意都能辨明。」神的道要怎样才能带着刺入剖开的力道,将悔改的恩惠注入人心呢?

五旬节那天在彼得讲完道以后,「众人…觉得扎心」,使徒就传达神的命令,「你们各人要悔改!」当天受洗的人约有三千(徒2.37-41)。当彼得在传道时,圣灵在人心内运行、光照他们、责备他们,也吸引他们。

第三十八篇 我们是刚强之子~圣灵的水流(6.18-24)

保罗认为圣灵与圣道同工,是新约时代事奉的秘诀:

3.5b我们所能承担的,乃是出于神。3.6袖叫我们能承当这新约的执事,不是凭着字句,乃是凭着圣灵/精意;因为那字句是叫人死,圣灵/精意是叫人活。(林后3.5b-6)

新约时代的讲员,只是忠心诚实地传讲基督。讲道是何等严肃的事,乃是圣灵在其中将有些人从死亡中带出来:

<sup>2.14</sup>感谢神!常帅领我们在基督里夸胜,并借着我们在各处显扬那因认识基督而有的香气。<sup>2.15</sup>因为我们在神面前,无论在得救的人身上或灭亡的人身上,都有基督馨香之气。<sup>2.16</sup>在这等人,就作了死的香气叫他死;在那等人,就作了活的香气叫他活。这事谁能当得起呢?(林后4.14-16)

每一个人的得救,都是圣灵在他的心中做了光照,使他不仅听到了基督的福音,而且明白了神话语中的精意。人一得救了,就闻到了基督的香气,活过来了。

## 无限量的圣灵(6.18)

圣灵是神, 祂的工作是没有限量的(参约3.34)。6.18里有四个「所有的」( $\pi \tilde{\alpha}\varsigma$ ),但是在和合本的译文里居然看不见了。直译如下:

6.18透过所有的祷告和祈求,用所有的时机,要在圣灵里祷告;并且为此要以所有的坚忍儆醒,为所有的圣徒祈求,6.19a也为我祈求...

道变为宝剑,在于与圣灵的同工。怎样与圣灵同工呢?最大的项目就是祷告。

### 献上所有祷告

和合本将这一个「所有的」译作「多方」。我们在读尼希米记时,就发现这位省长是个祷告的人,他位高权重,但是面对不

可能的任务时,他一直不断地向主祷告。记载下来的有十次之多。

路加福音特别突显耶稣的人性,所以对祂的祷告报导尤多,以下九次都是独家报导:受洗时(3.21),经过一天忙碌服事后,退隐祷告(5.16),选立12使徒澈夜祷告(6.12),大认信之前(9.18),变形山(9.29),七十门徒短宣回来时(10.17-21),教导主祷文之前(11.1),客西马尼园(22.39-46),十架第一言(23.34-46)。

富能仁教士(1886~1938)是1908年底到中国的宣教士,翌年(1909/5/24)他就抵达云南传道。六年后(1916)他确定要专一对12,000人的傈僳族传福音。最惊人的事实是,在百年之后的今天,这族群是中国唯一基督教为主要信仰的,有50%的人归信主的。他们分布在怒江流域。在这种地区布道、建立教会,简直难如登天。那里的人拜偶像拜得很厉害,我们可以想象福音遭受到的阻力有多大。怎么办呢?当然他也为他们翻译圣经、编诗本、做教义问答等工作,可是要突破黑暗势力的捆锁,无他,只有借着祷告一途。

他和同工们迫切祷告,他还常写信要家乡的教会为他编组各样的祷告,记念主在怒江的工作。在这样的宣教前线,富能仁经常感受到黑暗势力的压迫,孤独感也是一种撒但可以利用的致命武器,怀疑和绝时常像波浪打击在他的心头。怒江峡谷非常陡峭,向下一望,就是万丈深渊,「有好几次…自问,何不跳下去一死了之? | 3

在宣教初期,没有一件消息振奋人心,但是许多的祷告将工作突破了!1916/10,归信的16个村落有120家,到了1917/2,已

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eileen Crossman, *Mountain Rain*. (Overseas Missionary Fellowship, 1984; rev. ed. Paternoster Lifestyle, 2001) 冉超智中译,山雨 - 富能仁新传。(福音文宣社, 1989。) 75.

#### 第三十八篇 我们是刚强之子~圣灵的水流(6.18-24)

有160家、800人信主了!你若去读他的传记,等于是在学习争战性的祷告。<sup>4</sup>

### 抓住所有机会

「随时(ἐν παντὶ καιρῷ)...祷告」,这里的「时间」一词可以采取为「机会」之意。最好的例子是末底改要求以斯帖抓住机会,向亚哈随鲁王恳求。「焉知你得了王后的位分,不是为现今的机会吗?」(斯4.14b) 以弗所书5.16-18也说,

5.15你们要谨慎行事…当像智慧人。5.16要抓住机会,因为现今的世代邪恶。5.17…要明白主的旨意如何。5.18…乃要被圣灵充满。

这些话应用在祷告上正好。

## 代祷所有圣徒

第18节的两个分词,「祷告」是一般性的祷告,而「祈求」则是专一特定的。富能仁在1909/5/24抵达云南腾冲起,他就不安息,一直寻找突破向少数民族传福音的机会。他为特定的家庭代祷,求主开路。主真的开路了,1919/1~3他在一些傈僳族的村落传道,当他回程时,看到那些家庭把偶像除掉了。他十分兴奋。

但事情未了。在某家除去偶像后,仇敌反击了。那位老年家长突然背痛起来,而且十分剧烈,这对才归主的家庭来说,是严重的挑战。没想到这些新基督徒已经学习祷告了。「不如全家一起祷告,求主医治。果然背痛渐退。」这是富能仁在傈僳族中所结的第一个果子。5

教会生活中有没有艰难?有。在传福音的事工上,向未信主

<sup>4</sup>华典:富能仁。

<sup>5</sup> 黄锡培,舍命的爱 - 中国内地会宣教士小传。(中信,2006。) 285-286.

的配偶尤其难。怎么办?祷告会提名祷告。我在美门教会(NJ)服事十九年期间,为祷告会会制作一份名单,隔一阵子会更新,如果有人信主受洗了,或有新人进来了。我从电脑里随机选取了2007/11/28周三晚祷告的代祷单来看。那年一共有五次洗礼,受洗者有14位,在当时尚未受洗的人中,有18人后来受洗了。我去年回去拜访他们时,看到不少人还在其中参与服事。

提名祷告!我服事主44年,到目前为止还没有遇到过有人找我麻烦,只因为我常为他祷告的缘故。祷告会提名代祷单不上网(从前根本没网路)、只限在祷告会同工使用。

我们方才提到傈僳族中所结的第一个果子,或许是莫丁昌弟兄。当我们为特定的事代祷,神会以许多有趣的事来回应你。富能仁最早在少数民族中作工,采用摆文字摊的方式。他为这项工作祷告,求主带人归主。有次他在芒市摆摊时,桌子被人碰翻了,小册等洒落一地。他看到有一个小孩把一本红皮的马可福音捡起来,拿走跑掉了。

五年后他在一个地方布道,听的有百人,但只有一位愿意跟随主,他说他已经信主了。这位先生叫莫丁昌。怎么信主的呢?读马可福音。原来从前在芒市,那位拿走那本马可福音的小孩,就是他的儿子!

### 尽上所有坚忍

「不倦」(ἐν πάσῃ προσχαρτερήσει)的直译是「以所有的坚忍」。每一个教会要建造起来,都需要一群坚忍的领袖,能忍受各样的困难、误会、攻讦。一言以蔽之,要为主背负十字架,只要良心对得住神,绝不轻言退。

这个词串是和分词「儆醒」(ἀγρυπνοῦντες)连用的。为什么要 儆醒呢?因为仇敌是不打盹不睡觉的,在我们最疲倦的时刻,是 他最容易上手的时辰。耶稣在客西马尼园告诫使徒们,「你们... 第三十八篇 我们是刚强之子~圣灵的水流(6.18-24)

和我一同儆醒」(太26.38, 可14.34), 「免得入了迷惑」(路22.40)。

那么,是圣徒个人在坚忍吗?不,乃是落在我们身上之圣灵的工作。「你们若是为基督的名受辱骂,便是有福的;因为神荣耀的灵常住在你们身上。」(彼前4.14) 这句话的意思和希伯来书12.2,「仰望为<u>我们的</u>信心创始成终的耶稣,祂因那摆在前面的喜乐,就轻看羞辱,忍受了十字架的苦难,便坐在神宝座的右边」,是相似的。

我才出来服事主的头半年多,有一天在教堂附遇见同学,他很亲热地问我,「张麟至,你现在在那里工作?」这是突如其来的相遇,又是突如其来的问题,有好一阵子我愣在那里,回答不出来,后来才吞吞吐吐地说,「我在那边的教会里事奉。」

事情还没完。差会里的一位长辈有时故意地批评我,做这不行做那也不好,「你还会什么呢?我看你还是回去做你电机专业的工作吧。」我被我的同学将了一军,差不多抽车了,现在长辈又这样数落我,我真在问自己,「我真的是蒙主呼召来事奉祂吗?我没有恩赐,讲道完全不会,带带查经还可以。但是我这辈子就这样地走下去吗?」

那时我刚出来事奉主,在台北市。有天周间我到木栅荣耀秀(Pearl Young, 1904/7/6~1986/11/22)教士那里去祷告。她的聚会都是追求圣灵充满的聚会,那天我去时是心事重重,但是当我被圣灵大大浇灌时,我彷佛看见「耶稣基督钉十字架…活画」在我眼前」(加3.1),接着我又彷佛听见主对我说,「我都已经钉十字架了,你还要怎样呢?」荣耀的圣灵赐下坚忍,提携我们渡过所有的疑惑。从那一刻起,我没有再怀疑过事奉主之道路的艰难了。

## 圣灵越流越阔(6.19)

圣灵的水流是越流越宽阔。就像是以西结书47章所呈现的异

象,这水流从宝座流到死海、地中海,所到之处皆带来生命。 求赐讲道口才(6.19)

求赐口才,是为了讲明福音的奥秘。这一个求是人人当求的:

「 $^{14.1}$ 你们要追求爱,也要切慕属灵的恩赐,其中更要羡慕的,是说预言… $^{14.3}$ 但说预言的,是对人说,要造就、安慰、劝勉人。」(林前 $^{14.1}$ ,3)

主是用道来建造祂的教会,而这道又是要由祂的仆人、就是众圣 徒说出来。

## 求开传道的门(西4.3b)

求开传道的门不只是我们的热心,而且也是圣灵的旨意,因为他是奉差遣往普天下去的。当我们乐于跟随祂的脚踪行时,祂 当然也乐于为我们开传道的门。

1908/11/12富能仁来到中国。1909/5/24他被差派到云南去做少数民族工作。1916年初他决定专心做傈僳族的工作。事奉太艰难了,但是神为他开门。1916年初开始,到1917/2,有160家/800人归主。<sup>6</sup> 到1938/9/25他生病过世时,傈僳族的教会已经坚实地建立起来了,到今日基督教仍是这个族群最主要的信仰,约50%(38万人)。

### 这正是大使命

我们在以弗所书第六章末了,所看到的乃是「大使命」,向外传福音并建立教会。在马太福音28.18-20「大使命」的篇章,也涵载了四个「所有的」(πᾶς):权柄、族群、教训、年日。我们从伊甸园那条奥秘的河是「环绕…全地的」起(创2.11-12),就知

<sup>6</sup>黄锡培,舍命的爱。292.

第三十八篇 我们是刚强之子~圣灵的水流(6.18-24)

道神的心意是「要叫别人得福…地上的万族都要…得福」(创12.2-3)。

我很存疑, 犹太人读诗篇87篇读得下去吗?

87.3 神的城啊,

有荣耀的事乃指着妳说的。(细拉)

87.4我要提起拉哈伯和巴比伦人,

是在认识我之中的;

看哪, 非利士和推罗并古实人, 个个生在那里。

但愿圣灵扩展我们的心眼,看到神救恩国度的辽阔(赛33.17):

19.24当那日,以色列必与埃及、亚述三国一律,使地上的人得福;19.25因为万军之耶和华赐福给他们,说:「埃及-我的百姓,亚述-我手的工作,以色列-我的产业,都有福了!」

主耶稣也亲口告诉我们, 「这天国的福音要传遍天下, 对万民作见证, 然后末期才来到。」(太24.14) 使徒行传1.8更是为圣灵的水流作了定调:「但圣灵降临在你们身上, 你们就必得着能力, 并要在耶路撒冷、犹太全地, 和撒玛利亚, 直到地极, 作我的见证。」(徒1.8)

计我们跟着圣灵的水流一齐走!

## 祷告

有福的安静(Blessed Quietness. H246)

<sup>1</sup> 喜乐涌流有如江河 自从主赐保惠师 祂是永远与我同在 祂以我心作居所 \*有福的安静 圣洁的安静 我心有了大把握 水正起波澜 祂在说平安 我心不再有起落

<sup>2</sup>生命丰盛康健丰富 自从主赐保惠师 赶走不信消灭愁苦 使我疲倦得止息 <sup>3</sup>有如甘霖从天而降 有如日光从天照 圣灵同样显出力量 使我满受神恩膏 <sup>4</sup>现今果园已满果实 就是内住的公义 生命水流涌流不滞 在那荒凉孤单地 <sup>5</sup>这是何等奇妙救恩 我总是能见主面 这是何等奇妙居所 何等安静安息天

> Blessed Quietness. Manie P. Ferguson, 1885 8.7.8.7.Ref. W. S. Marshall, 1897 Arranged by James M. Kirk, 1900

~全文终~